
opusdei.org

LITURGIE : VUE
D'ENSEMBLE

1. Aspects biographiques. 2.
Quelques réalisations. 3. Points
saillants théologiques.

27/05/2024

1. Aspects biographiques.

2. Quelques réalisations.

3. Points saillants théologiques.

Par la liturgie, Dieu opère le salut au
moyen d'un langage humain dans
lequel Il se révèle et fait sentir la
puissance de son amour. En



célébrant les mystères divins, l'Église
s'unit à son Époux, reçoit son Esprit,
est recréée, comblée de grâce et
envoyée en mission. Saint Josémaria
était conscient de ce potentiel
sanctificateur du mystère du culte
chrétien. Dès le début, son activité
sacerdotale a porté l'empreinte de
son amour pour la liturgie comme un
certain mouvement spontané de son
esprit.

1.Aspects biographiques

Au cours de l'année académique
1920-1921 – sa première année de
séminaire à Saragosse – Josémaria
Escrivá a suivi le cours de Sainte
Liturgie enseigné par José María
Bregante (cf. Herrando 2002, p. 114),
avec le manuel Tesoro del sacerdote o
Repertorio de las principales cosas
que ha de saber y practicar el
sacerdote (Le Trésor du prêtre ou
Répertoire des principales choses que
le prêtre doit savoir et pratiquer). Il



s'agit d'un ouvrage écrit par José
Mach dans la seconde moitié du XIXe

siècle et publié à Barcelone sous la
forme de deux grands volumes,
corrigés et augmentés
ultérieurement par Juan Bautista
Ferreres sur la base des décrets
récents des Congrégations romaines.
Josémaria a obtenu la qualification 
Meritissimus.

Ses études au séminaire ont eu lieu à
une époque où le développement
moderne sur la référence
théologique de la liturgie n'avait pas
encore eu lieu. Les études au
séminaire mettaient l'accent sur les
rubriques et la piété avec laquelle
elles étaient célébrées plutôt que sur
la dimension théologique. La
documentation qui nous est
parvenue sur saint Josémaria montre
cependant que, dès les années 1930,
son sens de la liturgie révèle une
richesse particulière provenant du
charisme fondateur qu'il avait reçu



et de sa vie contemplative, ainsi que
des évènements de son ministère
sacerdotal. Que la liturgie ait été l'un
de ses centres majeurs d’intérêt vital,
que son désir ardent ait été de
s'immerger dans la prière de l'Église,
cela se voit dans divers textes
comme, par exemple, lorsque saint
Josémaria s'adresse à Dieu pendant
l'Avent de 1931, Lui demandant de «
lui apprendre à vivre la Sainte
Liturgie » (in Camino Edicion Critico
Historica, p. 671). Pendant cette
période saint Josémaria préparait
l'édition de Chemin. C'est un livre qui,
sans contenir de réflexion
systématique sur la liturgie, fait
preuve d’une expérience chrétienne
avec une matrice liturgique claire.
Les considérations christologiques de
Chemin sont toujours fondées sur la
contemporanéité des événements
rédempteurs du Christ ressuscité
présent dans l'Eucharistie.



Dans Chemin, nous trouvons au
moins deux points significatifs pour
esquisser ici quelques traits de
l'expérience liturgique de son auteur.
Le premier est le numéro 86, écrit
dans la seconde moitié de 1938 : « Ta
prière doit être liturgique. — Ah si tu
pouvais prendre goût à réciter les
psaumes et les prières du missel,
plutôt que des prières privées ou
particulières ! ». Cette expression
quelque peu programmatique
s'inscrit dans l'affirmation claire de
la dignité de la prière liturgique
comme moyen de dépasser la
controverse née dans la deuxième
décennie du siècle dernier entre vie
spirituelle et liturgie (Maurice
Festugière - Lambert Beauduin). « Le
chrétien qui s'isole dans une piété
privée – écrit saint Josémaria à un
autre moment – ne participe pas
comme il le devrait au courant
sanctificateur de l'Église » (in Camino
Edicion Critico Historica, p. 677). Et
dans une note du début des années



30, il écrit : « Peu de dévotions mais
constantes – et mieux : la fréquence
des Sacrements » (in Camino Edicion
Critico Historica, p. 704). Cette note
révèle un critère fondamental : dans
la spiritualité de l'auteur de Chemin,
la primauté ne réside pas dans la
"dévotion" mais dans le "sacrement".
En d'autres termes, la vie de prière
découle de la piété objective de
l'Église ; c'est elle qui rend les
dévotions fructueuses.

Souvent, pendant le temps de
recueillement après la célébration de
la Sainte Eucharistie, saint Josémaria
prenait quelques notes rapides dans
son journal pour intérioriser et
assimiler plus tard ces lumières qui
avaient jailli comme des étincelles
pendant la célébration. Les mots et
expressions du Missel et de l'Office
romain avaient une résonance
puissante dans son cœur. Une bonne
partie de sa vie spirituelle et de sa
prédication découlait de cette source.



La note suivante, datée du 26
novembre 1931, en est un exemple
clair : « Après la Sainte Messe,
aujourd'hui, à l'action de grâce et
ensuite dans l'église des Capucins de
Medinaceli, le Seigneur m'a inondé
de grâces. Le psaume – inebriabuntur
ab ubertate domus tuæ : et torrente
voluptatis tuæ potabis eos (ils
savourent les festins de ta
maison ;aux torrents du paradis, tu
les abreuves) – s’est accompli. Rempli
de joie devant la volonté de Dieu, je
sens que j'ai dit avec saint Pierre : 
ecce reliqui omnia et secutus sum te
(voici que j’ai tout laissé pour te
suivre). Et mon cœur a pris
conscience du centuplum recipies (tu
recevras au centuple) ... J’ai vraiment
vécu l'Évangile du jour » (Notes
intimes, no 415 : AVP, I, p. 343).

C'est précisément à propos des
psaumes que l'Église n'a jamais cessé
de chanter dans sa trajectoire
bimillénaire, que saint Josémaria



écrivait en ce dimanche des
Rameaux 1932 : « Je ne vais plus
annoter de psaume, car il faudrait le
faire pour tous, puisqu'en tous il n'y
a que des merveilles, que l'âme voit
quand on sert Dieu » (ibidem, no 681 :
in Camino Edicion Critico Historica,
p. 297). Cette note témoigne de
l’ambiance de sa prière, de sa 
ruminatio du Psautier au point d'en
faire une source de prière qui se
projette sur la vie. Il n'est donc pas
surprenant que ses homélies et ses
écrits contiennent d'abondants
commentaires sur la lex orandi,
commentaires dont la vivacité
s’accorde avec la profondeur
biblique et liturgique de son
expérience de la célébration. Dans
certains passages, son style évoque la
mystagogie des Pères de l'Église.

Une autre note, datant de 1938,
montre son désir de s'enraciner dans
le mystère du culte. Au cours de ses
exercices spirituels au Palais



épiscopal de Pampelune, Josémaria
Escrivá de Balaguer tombe sur un
livre que lui avait donné l'évêque de
cet archidiocèse, le père Marcelino
Olaechea. Il s'agit d'une œuvre
anonyme, écrite par un prêtre
français pendant la Première Guerre
mondiale et publiée à Paris en 1935
sous le titre Ma Messe. Mon bréviaire.
Mon oraison. Saint Josémaria écrit à
propos de ce livre : « Je voudrais
maintenant l'acheter. C'est le livre
que je cherchais depuis des années,
pour m'imprégner de la liturgie de la
Sainte Messe. Je fais cette
affirmation, que j'espère ne pas
rectifier, alors que je n'ai lu que les
préliminaires » (Notes intimes, n°
681 : in Camino Edicion Critico
Historica, p. 666). C'est pourquoi,
conscient que la liturgie est une
source destinée à irriguer la vie en
Christ des baptisés, saint Josémaria
préparait un autre livre destiné à
inculquer la piété liturgique aux
fidèles : Dévotionnaire liturgique.



Bien que sa publication ait été
annoncée en 1939, le livre n'a jamais
vu le jour (cf. Camino Edicion Critico
Historica, p. 78, no 67).

Un point de Chemin, le 543,
également écrit en 1938, dit : « Tu
m’as vu célébrer la sainte messe sur
un autel nu – table et pierre – sans
retable. Un grand crucifix. De forts
chandeliers, des flambeaux de cire,
s’échelonnant vers la croix. Devant
d’autel à la couleur du jour. Ample
chasuble. Le calice riche et évasé, de
lignes sobres. Pas de lumière
électrique, nous n’en éprouvions pas
le besoin. — Et il t’en a coûté de
quitter l’oratoire : tant nous y étions
bien. Tu vois comme la rigueur de la
liturgie porte vers Dieu, rapproche
de Dieu ? » Le texte reflète la
sensibilité mystagogique de l'auteur :
les signes du mystère du Christ
conduisent à Lui. Vécue de manière
authentique, la célébration constitue
à la fois une médiation et la



catéchèse la plus éloquente du
mystère. Le texte a aussi des accents
qui lui sont propres : la sobriété du
culte, la simplicité de l'oratoire ; en
un mot, la simplicité primitive de la
liturgie.

À la fin des années 1930, c'est-à-dire
avant la publication des Encycliques 
Mystici Corporis (1943) et Mediator
Dei (1947), une pratique en vigueur
depuis des siècles avait fini par
transformer la célébration liturgique
en une tâche presque exclusivement
cléricale, dans laquelle les fidèles
étaient réduits au rôle de spectateurs
muets. Josémaria Escrivá
encourageait, toujours dans le cadre
des normes alors en vigueur, la
participation active des fidèles laïcs
aux célébrations alors qu'elle n'était
pas encore courante et que, même
dans certains milieux, elle attirait
beaucoup l'attention. Les jeunes
étudiants de la Résidence DYA ont
gardé en mémoire l'empreinte



laissée par les célébrations
eucharistiques dans ce premier
centre de l'Opus Dei érigé en 1935 : la
récitation de certaines parties de
l’ordinaire de la Messe, les dialogues
liturgiques, la préférence pour les
chasubles de style semi-gothique...
Autour de saint Josémaria, les
étudiants vivaient dans un climat
d'étude, de vie sacramentelle et
d'engagement dans les œuvres de
charité, comme des réalités
s’impliquant les unes les autres dans
l'atmosphère de la Résidence. C'était
un mode de vie en accord avec
l'unité profonde de l'expérience
chrétienne. Le samedi, après la
méditation prêchée par saint
Josémaria et la bénédiction avec le
Saint Sacrement, une collecte était
faite auprès des étudiants. Une partie
de l'argent recueilli servait à acheter
des fleurs pour orner la statue de la
Vierge ; une autre partie était utilisée
lors de visites à des personnes



pauvres vivant dans la banlieue de
Madrid.

À la fin du Concile Vatican II, lorsque
l'Église a entrepris la restauration de
sa liturgie conformément aux
exigences exprimées dans la
Constitution Apostolique 
Sacrosanctum Concilium, saint
Josémaria s'est efforcé d'apprendre
les normes et les principes contenus
dans les nouveaux livres liturgiques.
Avec l'obéissance propre aux bons
enfants de l'Église, il a appliqué
toutes les dispositions en la matière,
et a appris aux fidèles de l'Opus Dei à
le faire. L'application de la réforme
liturgique s'est accompagnée, comme
on le sait, de quelques déviations par
rapport aux attentes du Concile et
aux décisions pontificales
ultérieures. Ces abus ont attristé le
cœur de saint Josémaria qui a
beaucoup souffert lorsqu'il a vu les
tentatives pour rabaisser la
transcendance du sacrumet la



sainteté des sacrements. Sa prudence
pastorale l'a conduit à prendre les
mesures relevant de sa compétence
pour que l'application fidèle des
nouveaux livres liturgiques dans les
centres de l'Opus Dei ne soit pas
affectée par des déviations ou des
incertitudes. Quelques mots, datant
de ces années-là, résument son
esprit : « nous aimerons cette
nouvelle liturgie comme nous avons
aimé l'ancienne » (cf. Del Portillo,
1993, pp. 138-139).

2. Quelques réalisations

L'amour de la liturgie a conduit saint
Josémaria à prendre soin du culte
sacré, tant au niveau des vêtements
et des objets liturgiques que des
églises et des oratoires, sur lesquels il
convient de s'attarder. La
construction du siège de l'Opus Dei à
Rome dans les années 1950 a été
l'occasion pour saint Josémaria de
concevoir des oratoires ex novo. En



fait, il l'avait déjà fait auparavant
lorsqu'il avait construit l'oratoire du
Centre de l'Œuvre, rue Diego de
León, ainsi que celui de Molinoviejo,
le premier centre de rencontres qu'il
a promu, situé dans la province de
Ségovie. Le premier a été construit
en 1941 et est lié à des moments
décisifs de l'histoire de l'Opus Dei.
C'est un oratoire sobre et noble,
décoré de motifs symboliques issus
de la tradition liturgique de l'Église.
Son plan elliptique permet aux
fidèles de prendre place autour de
l'autel (circumstantes). L'oratoire de
Molinoviejo a été béni en 1948.
Pendant une bonne partie de l'été de
cette année-là, saint Josémaria a
choisi les objets liturgiques et a
réservé pour l’oratoire la pièce la
plus appropriée de la maison, créant
ainsi un espace qui invite au
recueillement. Malgré les moyens
limités dont il disposait, il a essayé de
faire en sorte qu'il soit aussi digne
que possible. Le retable consiste en



une fresque représentant
l'Annonciation, inspirée d'un tableau
de Boticelli. Des allégories de la
Vierge se succèdent sur les murs de
l'oratoire.

Ces détails, pris dans leur ensemble,
et d'autres qu'il mettra en pratique
plus tard dans la construction des
oratoires du siège de l'Opus Dei à
Rome, reflètent une manière de
concevoir les formes du culte
chrétien où prévaut une élégance
grave et noble, loin de tout ce qui
pourrait sembler affecté ou
inauthentique. Très tôt, en 1934, il
exprimait déjà son appréciation pour
la simplicité qui caractérisait la
liturgie de l'Église primitive : « (...)
revenons à la simplicité des premiers
chrétiens : la richesse, autant que
vous le pouvez, mais jamais au
détriment de la liturgie. Un art
sérieux, plein de majesté grave.
Jamais de décorations tarabiscotées,
ni de lumière électrique. Le retable, 



retro tabulam : à sa place, derrière
l'autel, comme quelque chose
d'accidentel. La Sainte Croix et l'autel
– la table d'autel complètement
détachée – doivent occuper la place
d’honneur » (Instruction, 9-I-1935, no

254 : AGP, série A.3, 90-1-1).

Saint Josémaria s'installe dans la
Ville éternelle en 1946 et, dans la
conjoncture romaine de l’époque, il
exprime à nouveau sa sensibilité
liturgique à l'égard des oratoires qui
allaient abriter ce siège central et qui
nous permettent d'identifier son
empreinte, au moins dans certains de
leurs traits. Bien qu'il ait suivi de
près la conception de tous les espaces
communs du siège central de
l'Œuvre, suggérant des idées aux
architectes, quatre oratoires se
distinguent cependant, à mon avis,
par leur volume et leur
représentativité : l'oratoire de Sainte
Marie de la Paix – l'actuelle église
prélatice ; celui dédié aux Saints



Apôtres ; l'oratoire de la Pentecôte et
l'oratoire de la Sainte Trinité.

La construction de l'oratoire de
Sainte Marie de la Paix a été achevée
en décembre 1959 et il a été inauguré
par le cardinal Tardini, alors
secrétaire d'État, au début de l'année
suivante. Quiconque entre dans cette
salle liturgique reconnaît rapidement
le style classique des basiliques
romaines. Dans un plan
rectangulaire avec un autel à
baldaquin, le siège du Prélat occupe
le fond de l'abside qui contient
également, à droite et à gauche du
siège, des sièges pour les prêtres. La
nef contient des stalles pour le
peuple et, le long de sa partie
supérieure, elle est décorée des 
azulejos d'un Chemin de Croix
complété par quelques scènes de la
vie de la Vierge Marie. L'église
possède une crypte dans laquelle se
trouve une chapelle dédiée à la
Dormition de la Vierge et une autre



crypte funéraire ; plus tard, après la
mort de saint Josémaria, une
chapelle pour le Saint-Sacrement y a
été également située.

Si l'oratoire de Sainte Marie de la
Paix a le style d’une basilique
romaine, celui dédié aux Saints
Apôtres, construit en 1958, est de
style roman, le plus ouvert à la riche
symbolique chrétienne. Sa
conception comprend des motifs
inspirés de la Chambre Sainte de la
cathédrale d'Oviedo et du Portail de
la Gloire de Saint-Jacques-de-
Compostelle. Dans le chœur se
trouve l'autel coram populo (face au
peuple) et, à l'arrière, et un peu plus
haut, un autel avec le Tabernacle.
Cette position matérialisait en
quelque sorte ce qu'il avait déjà écrit
en 1932 : « il pourrait très bien y
avoir au fond du chœur et sous un
arcosolium, par exemple, un autel
avec tabernacle, afin que le Seigneur
y soit réservé » (Notes Intimes, no 814



: in Camino Edicion Critico Historica,
p. 691).

Conformément à l'ancien usage de la
Tradition, un coffret doré contenant
des reliques de saint Josémaria se
trouve actuellement sous cet autel de
l'oratoire des Saints Apôtres. Dans la
partie haute de l'espace dédié aux
célébrants, on trouve des sculptures
ou des hauts-reliefs des Douze
Apôtres, accompagnés de Nicodème
et de Joseph d'Arimathie, ainsi que de
saint Luc et saint Marc, les deux
évangélistes non apôtres,
ornementation qui rend visible
l'appréciation de saint Josémaria
pour ceux qui ont vécu au plus près
les paroles et les gestes salvateurs du
Christ. La zone qui abrite la réserve
eucharistique, nettement
différenciée du reste du chœur, est
constituée d'une abside décorée
d'anges et de petites lampes votives,
où se trouve un autel sur lequel
repose le tabernacle sur la porte



duquel est représenté le Christ
Pantocrator. Sur la face avant de cet
autel, inspiré de certains autels
romans catalans, sont sculptées les
effigies des quinze saints mentionnés
dans la deuxième partie du Canon
Romain. Il s'agit de saints pour
lesquels la liturgie romaine a
conservé une vénération
particulière.

L'oratoire de la Pentecôte, destiné au
Conseil Général de l'Œuvre, date de
1957. De plan rectangulaire et de
style baroque : dans sa prestance
convergent des stalles latérales dans
le style des chœurs traditionnels, un
sol en marbre et la lumière filtrant à
travers les vitraux qui couvrent les
murs latéraux et le plafond à
caissons. Les deux vitraux latéraux
représentent des scènes de la vie du
Christ en tant que Dieu et, sur le mur
d’en face, en tant qu'homme. L'autel
se détache sur le fond d'un autre très
grand vitrail avec la scène lumineuse



de la venue de l'Esprit Saint. Dans cet
oratoire, et surtout dans le
tabernacle, saint Josémaria a mis un
soin tout spécial. Sur le linteau de la
porte de ce tabernacle, il a fait
inscrire ces mots : consummati in
unum (Jn 17,23). De cette manière, il
a voulu expressément attirer
l'attention sur l'importance de
l'unité : « Pour que les cœurs de tous,
comme avant, maintenant et à
jamais, ne soient qu'un seul cœur.
Pour que les paroles de l'Écriture
deviennent vraies : multitudinis
autem credentium erat cor unum et
anima una » (AVP, III, p. 308).

La tradition liturgique connaît les
"colombes" comme des lieux destinés
à la réservation du Corps
Eucharistique du Seigneur. Si le
terme "tabernacle" fait référence à la
tente dans le désert où résidait la 
shekinà, le terme "colombe" évoque
l'Esprit Saint. Le Ressuscité est
réellement présent dans l'Église dans



sa condition pneumatique (Pneuma)
et seigneuriale (Kyrios), comme le dit
l'Apôtre : « le Seigneur, c’est l’Esprit
» (2 Co 3,17). L'estime croissante de
l'Église pour le don précieux de
l'Eucharistie a produit, avec le temps,
des œuvres d'art qui, dans le cas des
colombes eucharistiques, ont pris la
forme de réalisations admirables par
leur richesse et leur goût exquis,
hommages de foi à l'amour dont le
Christ-Eucharistie aime son Église.
Conscient de cet héritage spirituel,
saint Josémaria a voulu qu'il y ait
une colombe eucharistique au-dessus
de l'autel de l'oratoire où célèbre le
Prélat de l'Opus Dei. Derrière son
délicat travail d'or et d'argent se
cache la foi et l'amour de saint
Josémaria pour le Saint-Sacrement.

La liste des détails qui ressortent des
descriptions précédentes, sans être
exhaustive, témoigne, dans
l'ensemble, de l'appréciation par
saint Josémaria de la vénérable



tradition du rite romain et de son
désir de se placer en continuité avec
elle. Son goût pour le sobre, le simple
et le noble dans le culte divin est lié à
certaines dimensions du Mouvement
liturgique. La Messe dialoguée, la
centralité du tabernacle, la
communion pendant la Messe, la
conscience du sens profond de l'autel
chrétien, la vérité des signes... sont
autant d'autres aspects qui montrent
un prêtre qui ressent profondément
la liturgie et pousse à y participer
activement.

3. Points saillants théologiques

Maintenant que nous avons présenté
certains aspects spécifiques de
l'expérience liturgique de saint
Josémaria, il semble opportun d'y
réfléchir à la lumière du contexte
théologico-liturgique qui sous-tend sa
prédication et ses écrits. À cette fin,
nous concentrerons notre attention
sur quelques textes, conscients que la



sélection sera nécessairement
limitée.

Mentionnons tout d'abord une
phrase contenue dans les schémas
qu'il a rédigés pour la prédication
d'exercices spirituels destinés aux
prêtres à la fin des années 1930. On y
lit : « La Messe, sacrifice du N.T. :
représentation de tous les mystères
du Christ, si vivante et si parfaite
qu’ils se renouvellent et
redeviennent à nouveau efficaces
mystérieusement » (Exercices
spirituels, Méditation " Notre Messe
", Vergara 9-IX-1938 : in Camino
Edicion Critico Historica, p. 676, nt.
5). Cette note est hautement
significative en ce qu'elle est en
harmonie théologique avec les
développements de la "doctrine des
mystères" (Mysterienlehre) qu'Odo
Casel (†1948) avait proposés
concernant la présence effective du
mystère du Christ dans la liturgie.
Cette intuition, une des idées



théologiques les plus fécondes du XXe

siècle, a été au cœur de la doctrine
liturgique du Concile Vatican II (cf.
Bouyer, 1964, p. 242 et la conférence
prononcée par Joseph Ratzinger en
1965, citée dans Rosas, 1996, p. 41).

a) Participation à la liturgie. La
participation active des fidèles aux
célébrations liturgiques de l'Église a
été, comme on le sait, l'axe autour
duquel a tourné toute la réforme
liturgique du Concile Vatican II.
Aujourd'hui, le Catéchisme de l'Église
Catholique répond à la question du
sujet de la célébration par ces mots :
« La liturgie est "action" du "Christ
tout entier" » (CEC, no 1136). Saint
Josémaria a toujours cherché et
recherché la participation active de
toutes les personnes présentes dans
les célébrations liturgiques. Une note
d'une grande force expressive, datée
de 1938, révèle sa sensibilité : « La
cathédrale de Burgos ! Beaucoup de
clergé : l'archevêque, le chapitre des



chanoines, les bénéficiaires, les
chanteurs, les servants et les
moines… De magnifiques
ornements : soies, or, argent, pierres
précieuses, dentelles et velours...
Musique, voix, art... Et... pas de
peuple ! Un culte magnifique, sans le
peuple. Cathédrale de Burgos
» (Notes intimes, no 1590 : in Camino
Edicion Critico Historica, p. 657). Un
autre texte, également écrit en 1938,
va dans le même sens : « (Séville) je
visite la cathédrale (...). C'est
grandiose. Dommage pour le chœur
au milieu, et le presbytère en cage,
bien que la cage en fer doré soit
magnifique : seuls les privilégiés
pourront participer au culte » (Lettre
19-IV-1938 : AGP, série A.3.4, 255-2,
380419-2).

La conviction que la participation à
la liturgie n'est pas un privilège, mais
une exigence inhérente à l'existence
même du mystère du culte chrétien,
l'a conduit non seulement à



concevoir des espaces appropriés à
cet effet, comme nous l'avons déjà
souligné, mais aussi à se passer de
tout ce qui pourrait distraire les
fidèles de leur implication dans les
textes et les gestes de la célébration :
« La Sainte Messe…. Les Anges y
assistent... Et les hommes ? Pas de
livre de messe si ce n'est pas un
missel liturgique « (Exercices
spirituels, Méditation "La Sainte
Eucharistie", Madrid, janvier 1935 :
in Camino Edicion Critico Historica,
pp. 657-658). L’expression "livre de
messe" voulait parler de ces livres de
spiritualité, très répandus à l'époque,
que l'on méditait en privé pendant la
célébration comme une alternative
pieuse à la participation active. Le
"Missel liturgique", quant à lui,
faisait référence aux "missels des
fidèles" qui permettaient aux fidèles
de suivre les rites et de dialoguer les
prières avec le prêtre.



b) Parole et sacrement. Au point 87
de Chemin, nous lisons : « “ L’homme
ne vit pas seulement de pain, mais de
toute parole qui sort de la bouche de
Dieu ”, a dit le Seigneur. — Pain et
parole ! Hostie et prière ». Le
parallélisme rédactionnel entre le
pain et la parole, d'une part, et
l'hostie et la prière, d'autre part, nous
permet de voir la relation
fondamentale entre la parole et la
prière. En effet, pour l'auteur de 
Chemin,l'approche de la Parole de
Dieu se fait dans le climat de la
prière et, à son tour, la prière
chrétienne se nourrit
fondamentalement de la Parole de
Dieu. Cette affirmation découle de sa
compréhension théologique de
l'Évangile, le « livre qui nous
conserve la voix de Jésus, et qui est la
source à laquelle notre prière boit le
mieux l'eau de la grâce, où notre
désir de vérité est si pleinement
satisfait par la lumière du ciel
allumée dans les paroles du Maître



» (Causerie donnée à Madrid, 30 mai
1937, in Crecer para dentro : AGP,
Biblioteca, P12). Cette manière
originale de se référer à l'Évangile,
dans laquelle on entend des
résonances johanniques, révèle la
vivacité avec laquelle il conçoit la
Parole de Dieu, sa réalité
charismatique, le caractère
sacramentel qu'elle recèle et, en
même temps, la révélation du
Ressuscité qui, dans "l'aujourd'hui"
de la célébration, est pour son Église
le Logos vivifiant du Père.

Proclamée dans la célébration du
mystère du Christ, la Parole de Dieu
atteint sa destination originelle et
culminante. Là, écrit saint Josémaria,
nous entendons « la Parole de
l'Écriture, l'Épître et l'Évangile,
lumières du Paraclet qui parle en
langage humain pour que notre
intelligence comprenne et
contemple, pour que notre volonté se
fortifie et que l'action s'accomplisse



» (QCP 89). Cet « accomplissement de
l'action » indique la dimension
performative de la Parole célébrée :
la liturgie réalise l'actualisation
parfaite des textes bibliques, et ce
que la Parole annonce est réalisé par
le sacrement.

c) La projection existentielle de la
liturgie. La liturgie, en tant que stade
actuel du mystère, implique la
nécessité de transcender le moment
rituel pour devenir vie. Pour les
baptisés, il y a une célébration
sacramentelle du mystère du Christ,
et il y a un culte spirituel, auquel
saint Paul fait allusion en termes de 
logikè latreia [1] (Rm 12,1). Le
sacrifice de nous-mêmes, avec le
Christ, sur l'autel liturgique, et les
sacrifices spirituels que nous offrons
pendant la journée sur l'autel de
notre cœur sont des oblations
réciproquement impliquées – la
célébration eucharistique renvoie à
la vie quotidienne, ce qui prolonge la



célébration qui a déjà eu lieu et
prépare la suivante – elles
constituent la systole et la diastole de
la sequela Christi. La circularité entre
les deux moments caractéristiques de
la liturgie chrétienne – dans la
célébration et dans l’existence –
indique l'authenticité de la vie dans
l'Esprit (cf. SaC, 70-71). Josémaria
Escrivá qui avait profondément saisi
cette réalité, l'a résumée en quelques
mots dans une homélie du Vendredi
Saint : « par le Baptême, nous avons
tous été institués prêtres de notre
propre existence » (QCP 96).

Ici, le substantif "existence" est pris
dans son sens sémantique le plus
global. Elle s'étend de l'activité du
chrétien dans la sphère intime de sa
famille, à ses devoirs professionnels
et civils, même les plus simples et les
plus ordinaires. À cet égard, le verset
d’un hymne tiré de l'Office divin de
la fête de saint Josémaria Escrivá est
suggestif : « (fais de nous) le sel qui



préserve de la corruption, la lumière
qui éclaire le cœur des hommes, le
levain vivant qui apporte le Pain
vivant à toute tâche » (hymne Ipse
magister de l'Office de lecture,
quatrième verset saphique : ...Sal,
quod præservet a corruptione, lumen,
humana pectora collustrans, vivum
fermentum, ferens Panem Vivum omni
labori). Les derniers mots ont un fort
accent théologique : chacun des
baptisés est constitué « d'un levain
vivant qui apporte le Pain vivant à
chaque tâche ». Et tout l'hymne
continue à gloser dans un langage
lyrique qui chante le cœur sacerdotal
de la vocation chrétienne. Il s'agit, en
somme, de la manière eucharistique
et donc liturgique de réaliser la
mission que saint Josémaria prêchait
inlassablement : « placer le Christ au
sommet de toutes les activités des
hommes » (F 685).



Thèmes connexes : Église ; Liturgie
des heures ; Liturgie et vie
spirituelle ; Sacrements : Vue
d'ensemble.

Bibliographie :Camino Edicion
Critico Historica : passim ; "Ecos de la
prensa" Nuestro Tiempo, 162 (1967),
p. 720 ; Louis Bouyer, “"Le mystère
du culte" de Dom Casel” La Maison
Dieu, 80 (1964), pp. 241-243 ; Ramón
Herrando Los años de seminario de
San Josemaría en Zaragoza
(1920-1925). El Seminario de San
Francisco de Paula, Madrid, Rialp,
2002 ; Álvaro del Portillo Entretien
sur le Fondateur de l’Opus Dei, Paris,
Editions Le Laurier, 1993 ; Guillermo
Rosas, "El misterio de Cristo en el año
de la Iglesia. El año litúrgico en O.
Casel" Anales de la Facultad de
Teología, 47, 2 (1996), pp. 7-194.



[1]NdT « C’est pourquoi le culte de
Dieu chrétien est ‘logiké latreia’ –
culte de Dieu en accord avec la
Parole éternelle et avec notre raison
(cf Rm 12, 1) » (Benoit XVI, 12
septembre 2006). « Je vous exhorte
donc, frères, par la tendresse de
Dieu, à lui présenter votre corps –
votre personne tout entière –, en
sacrifice vivant, saint, capable de
plaire à Dieu : c’est là, pour vous, la
juste manière de lui rendre un culte
» (Rm 12, 1).

Félix María Arocena

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/dictionnaire-
liturgie-vue-densemble/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/dictionnaire-liturgie-vue-densemble/
https://opusdei.org/fr-cm/article/dictionnaire-liturgie-vue-densemble/
https://opusdei.org/fr-cm/article/dictionnaire-liturgie-vue-densemble/

	LITURGIE : VUE D'ENSEMBLE

