
opusdei.org

LA TRÈS SAINTE
VIERGE MARIE

1. Une vie entièrement mariale.
2. Un enseignement
mariologique aux racines
trinitaires. 3. La maternité
divine, fondement de la vie de
Marie et de la dévotion mariale.
4. Mère des hommes. 5. Sainte
Marie, exemple de vertus.

15/07/2024

1. Une vie entièrement mariale.

2. Un enseignement mariologique
aux racines trinitaires.



3. La maternité divine, fondement de
la vie de Marie et de la dévotion
mariale.

4. Mère des hommes.

5. Sainte Marie, exemple de vertus.

Saint Josémaria a toujours insisté sur
le fait que le seul modèle pour le
chrétien est Jésus-Christ, et celui qui
modèle, l'Esprit Saint. Sa devise était
"me cacher et disparaître, afin que
seul Jésus brille". Cependant, tout en
réitérant fréquemment ce critère
dans ses conversations, avec la
même simplicité, il disait : « S’il y a
une chose en laquelle je veux que
vous m'imitiez, c'est dans l'amour
que j'ai pour la Très Sainte Vierge ».
C’était une exception dans laquelle il
se donnait en exemple. On peut dire
que son existence et son
enseignement ont été profondément
mariaux : l'amour de la Vierge a
imprégné ses actions et toute sa
prédication. Sa vie intérieure était



centrée sur une relation intime et
continue comme le petit enfant d'une
Mère tellement digne d’être aimée.

1. une vie entièrement mariale

La dévotion mariale a pris racine
dans l'âme de saint Josémaria dans la
maison de ses parents. Ses parents,
José Escrivá et Dolores Albás, étaient
de fervents catholiques qui
professaient un amour affectueux
pour la Vierge Marie. Il suffit de
rappeler qu'à l'âge de deux ans, alors
qu'il souffrait d'une grave maladie
qui semblait incurable, sa mère,
Dolores, entreprit une neuvaine à
Notre-Dame du Sacré-Cœur pour la
guérison de son fils, avec la promesse
d'un pèlerinage à la Vierge de
Torreciudad en cas de guérison. Cette
promesse fut accomplie par les
parents avec leur enfant peu de
temps après. Ce sont donc eux, en
premier lieu, qui lui ont inculqué,
par leur exemple et leurs



enseignements, une affection filiale
pour Marie ; d'eux, saint Josémaria a
appris Bendita sea tu pureza (bénie
soit ta pureté) et une prière
d'offrande à la Sainte Vierge, Ô Notre
Dame, ô ma Mère, je me donne
entièrement à Vous.... Dans son
enfance, il accompagnait parfois ses
parents dans la récitation du Rosaire.

Son séjour au jardin d'enfants des
Filles de la Charité, de 1905 à 1908, et
chez les Pères de Écoles Pies (NdT
piaristes ou scolapes), de 1908 à 1915,
a également contribué à la croissance
progressive de sa piété et de sa
dévotion à Marie. Le piariste Manuel
Laborda l'a préparé à sa première
communion et lui a enseigné la
formule de communion spirituelle
suivante : Je voudrais Seigneur te
recevoir avec la pureté, l'humilité et la
dévotion avec lesquelles ta Sainte
Mère te reçut, avec l'esprit et la
ferveur des saints, prière qu'il a récité
très souvent chaque jour depuis lors



jusqu'à sa mort. Comme on peut le
voir clairement dans cette prière, la
Vierge est placée comme modèle et
exemple à imiter dans la réception
de l'Eucharistie. On sait qu'à
certaines occasions, au cours de ses
années d'école secondaire, face à des
conversations inappropriées avec ses
camarades de classe, il se retirait
prudemment et récitait le chapelet
en guise de réparation.

Pendant les vacances de Noël 1917,
alors qu'il était déjà à Logroño, le
Seigneur entra de façon inattendue
et profonde dans la vie de saint
Josémaria, bouleversant les
aspirations de sa vie. C'est à ce
moment qu'il décida de devenir
prêtre, afin d’être disponible pour
faire la volonté de Dieu. La Vierge fût
très présente dans ce changement de
direction de sa vie. Voici comment il
le décrit dans ses notes intimes : « Ma
Mère du Mont Carmel m'a poussé
vers la prêtrise. Alors que moi,



Notre-Dame, jusqu'à l'âge de seize
ans, j'aurais ri de celui qui m’aurait
dit que j'allais porter la soutane...
Comme tu es obligée, douce Vierge
des Baisers, de me prendre par la
main, comme un de tes enfants touts
petits ! » (no 163 : AVP, I, p. 98, n. 80).

En tant que séminariste, d'abord à
Logroño (1918-1920) puis à
Saragosse, au séminaire de Saint-
François de Paule, sa dévotion à
Marie s'enracine de manière tendre,
profonde, forte et sereine dans sa vie
quotidienne. En plus des prières
mariales récitées au Séminaire, saint
Josémaria continuait à réciter les
trois parties du Rosaire et, profitant
des moments où la discipline du
Séminaire le lui permettait, il se
rendait à la Sainte Chapelle de la
cathédrale du Pilar. Il le faisait
souvent pour clamer devant l'image
vénérée de la Vierge l’oraison
jaculatoire Domina, ut sit ! afin que
s'accomplisse ce que Dieu lui avait



fait pressentir mais qu'il ne
connaissait pas encore. En raison de
son amour profond pour Notre-Dame
du Pilier, il célébra sa première
Messe dans cette même Sainte
Chapelle le 30 mars 1925.

À Madrid, son amour et sa dévotion
envers la Vierge continuèrent de se
manifester. Il se confiait
régulièrement à elle, afin que son
travail pour les âmes soit fructueux
(cf. AVP, I, p. 282). Le 2 octobre 1928,
jour où Dieu lui fit voir l'Opus Dei,
saint Josémaria raconte : « ému, je
me suis mis à genoux – j'étais seul
dans ma chambre, entre deux
causeries – j'ai rendu grâce à Dieu, et
je me souviens avec émotion du son
des cloches de la paroisse de Notre-
Dame des Anges » (AVP, I, p. 293). Il
était pleinement convaincu que la
Sainte Vierge Marie avait été
présente à ce moment-là et c'est
pourquoi, tout au long de sa vie, il n'a
pas hésité à affirmer à plusieurs



reprises que « l'Opus Dei est né et
s'est développé sous le manteau de la
Très Sainte Vierge Marie ».

Il fréquentait la Sainte Vierge Marie
avec une confiance intime, comme
un petit enfant sans défense qui a
besoin de sa Mère. C'est ce que
montre, par exemple, un passage de
ses Notes intimes : « Ce matin je suis
revenu sur mes pas, comme un petit
garçon, pour saluer la Vierge, devant
sa représentation dans la rue
d’Atocha, tout en haut de la maison
de la Congrégation de Saint-Philippe.
J'avais oublié de la saluer : quel
enfant rate l'occasion de dire à sa
mère qu'il l'aime ? Notre-Dame, que
je ne sois jamais un ex-petit enfant
» (no 446 : AVP, I, p. 341). C’est ce que
montre aussi le baiser filial qu'il
donnait chaque jour, en sortant ou
en entrant dans sa maison, à une
petite statue qu'il appelait "ma Vierge
des Baisers" ; ou le livre sur le saint
Rosaire qu'il a écrit un jour d’une



traite pendant la neuvaine de
l'Immaculée Conception en 1931,
près du chœur, dans le couloir
menant à la sacristie de l'église
Sainte-Elisabeth ; ou aussi les prières
qu'il récitait souvent devant l'image
de Notre-Dame de l'Almudena située
dans un coin de la muraille, en pleine
rue, à côté de l'église qui porte ce
nom (aujourd'hui la cathédrale).

Fin novembre 1937, pendant la
guerre civile espagnole, alors qu'il
quittait la zone républicaine avec
beaucoup de difficultés pour pouvoir
continuer librement son travail
apostolique, saint Josémaria souffrit
une grande contradiction spirituelle
due au doute où il était de savoir s’il
devait quitter Madrid. Il se tourna
avec foi vers la puissante protection
de la Très Sainte Vierge, qui calma et
apaisa sa conscience, le remplissant
d'une paix et d'une joie profondes (cf.
AVP, II, pp. 191-196).



En février 1946, saint Josémaria
envoya don Álvaro Del Portillo à
Rome pour obtenir du Saint-Siège le 
Decretum laudis sur l'Opus Dei ;
cependant, les négociations furent
retardées et se trouvèrent dans une
impasse. Sa présence dans la Ville
éternelle était requise. Malgré la
gravité de son diabète qui rendait un
tel voyage déconseillé, il se mit en
route pour Rome. Saint Josémaria
plaça ce voyage et toutes les étapes
qu'il allait franchir sous la protection
de la Vierge Marie. Il fit une visite à
Notre Dame du Pilier et au
monastère de Monserrat. À
Barcelone, dans une prière de
supplication et de confiance, il se
tourna également vers l'intercession
maternelle de Notre-Dame de la
Merci.

Saint Josémaria continua à ressentir
délicatement la proximité
affectueuse de Notre Dame au cours
des années suivantes et jusqu'à la fin



de ses jours sur terre. Lorsque, par
exemple, en 1951, une très forte
contradiction se profile au-dessus de
l'Œuvre, contradiction que le
fondateur ignore mais pressent, il se
tourne, comme toujours, vers la
protection de la Mère de Dieu. C'est
ainsi qu'il l'expliquera plus tard à ses
enfants : « Comme je ne trouvai
personne sur terre qui puisse nous
aider vraiment et de façon décisive,
je me suis tourné vers Notre Sainte
Mère Marie » (AVP, III, p. 199), et il
consacra l'Opus Dei au Cœur
Immaculé de Marie dans la Sainte
Maison de Lorette le 15 août. En son
nom et au nom de l'Opus Dei tout
entier, il dit à Notre-Dame : « Nous te
consacrons notre être et notre vie,
tout ce qui nous appartient : ce que
nous aimons et ce que nous sommes.
À toi nos corps, nos cœurs et nos
âmes ; nous sommes à toi et nos
apostolats sont à toi » (AVP, III, p.
201).



Au cours de la décennie 1950-1960,
saint Josémaria visita les sanctuaires
mariaux d’Europe les plus connus,
comme un pèlerin pénitent et
amoureux, déposant aux pieds de la
Sainte Vierge tout son amour et son
désir de sainteté, implorant son aide
et sa protection maternelles pour
toute l'Église et pour l'Opus Dei. Il
priait spécialement la Vierge pour
qu'elle lui accorde la grâce de
parvenir à la solution juridique
définitive pour l'Œuvre (cf. AVP, III,
p. 566). Lorsque, dans les années
soixante et soixante-dix, l'Église
connut une douloureuse période de
crise doctrinale et spirituelle, saint
Josémaria réagit également en se
tournant vers le Seigneur par
l'intercession efficace de Sainte
Marie, la Toute-Puissante Suppliante.
Le 23 août 1971, il sentit s'imprimer
dans son âme, avec une clarté et une
force irrésistibles – comme une
locution divine –, l’oraison
jaculatoire : Adeamus cum fiducia ad



thronum gloriae ut misericordiam
consequamur – Approchons nous
avec confiance du trône de gloire
pour obtenir miséricorde – (cf. He
4,16 : AVP, III, p. 609).

Dans ce contexte, il intensifia ses
pèlerinages dans divers sanctuaires
mariaux en Europe et, en mai 1970, il
voulut se prosterner aux pieds de
Notre Dame dans le sanctuaire de 
Guadalupe au Mexique. Là, sur une
tribune située à la hauteur de l'image
de la Vierge, il fit une neuvaine
humble et pleine de supplications,
accompagné de quelques-uns de ses
enfants : « Mère, nous venons à Toi,
Tu dois nous écouter. Nous
demandons des choses en vue de
mieux servir l'Église, pour mieux
préserver l'esprit de l'Œuvre. Tu ne
peux pas ne pas nous entendre ! Tu
veux que tout ce que ton Fils désire
soit accompli, et ton Fils veut que
nous soyons des saints, que nous



fassions l'Opus Dei. Tu dois nous
écouter ! » (AVP, III, pp. 586-587).

Son affection ardente pour la Mère
de Dieu et notre Mère le conduit, à la
fin de sa vie, à promouvoir ce qu'il a
lui-même appelé une de ses
"dernières folies" : la construction du
sanctuaire de Torreciudad,
expression à la fois de sa dévotion à
la Vierge Marie et de son amour pour
les âmes. L'itinéraire marial de saint
Josémaria prit fin, comme sa propre
vie terrestre, le 26 juin 1975 : juste
avant, il avait contemplé avec
tendresse une image de Notre-Dame
de Guadalupe qui présidait son
bureau.

2. Un enseignement mariologique
aux racines trinitaires

La pensée mariologique de saint
Josémaria est profondément
enracinée dans la grande tradition
doctrinale et spirituelle de l'Église,
bien qu'elle acquière ses propres



nuances en accord avec le message
de sainteté dans la vie ordinaire qui
accompagne sa mission dans l'Église.
La perspective dominante est, avant
tout, trinitaire (Marie est contemplée
comme la Femme choisie de toute
éternité par le Père pour être, par
l'action de l'Esprit Saint, la Mère du
Verbe incarné). Mais le mystère de
Marie est également contemplé par
saint Josémaria dans la perspective
d'une existence humaine sanctifiée
par la grâce divine et une
correspondance héroïque.

Les racines profondes de sa pensée
sont, comme nous l'avons dit,
essentiellement trinitaires. Dans 
Chemin, par exemple, on peut lire : «
Comme les hommes aiment qu’on
leur rappelle leur parenté avec des
personnages célèbres de la
littérature, de la politique, de
l’armée, de l’Église ! … — Chante
donc cet hymne aux pieds de la
Vierge Immaculée :Je vous salue



Marie, fille de Dieu le Père ; je vous
salue Marie, Mère de Dieu le Fils ; je
vous salue Marie, Épouse de Dieu le
Saint-Esprit… Dieu seul est au-dessus
de vous ! » Dans Amis de Dieu, nous
trouvons d'autres mots similaires : «
Marie, Fille de Dieu le Père, de par
l’Incarnation du Seigneur dans ses
entrailles immaculées est l’Épouse de
Dieu le Saint-Esprit et la Mère de
Dieu le Fils » (AD 274). Saint
Josémaria aimait beaucoup
l'invocation de Marie comme Fille,
Mère et Épouse de Dieu, dont
l'origine remonte à saint François
d'Assise et qui depuis est utilisée
assidûment dans la littérature
spirituelle. Il est probable que saint
Josémaria l'ait appris chez le Pères
des Écoles Pies au collège qu'il
fréquentait enfant à Barbastro, car
dans la récitation quotidienne du
Rosaire de cet établissement, à la fin
de chaque dizaine, on ajoutait : « Je
vous salue Marie, Fille de Dieu le
Père ; Je vous salue Marie, Mère de



Dieu le Fils ; Je vous salue Marie,
Épouse de Dieu le Saint-Esprit ; Je
vous salue Marie, Temple et
Tabernacle de la Très Sainte Trinité ;
Je vous salue Marie, conçue sans la
tache du péché originel. Amen ».

L'empreinte de cette contemplation
mariale de racine trinitaire est
évidente dans de nombreux passages
des œuvres de saint Josémaria. En
voici, comme preuve, un des plus
caractéristiques : « Marie, fille de
Dieu le Père, mère de Dieu le Fils,
épouse de Dieu le Saint-Esprit, monte
au Ciel. Au-dessus d'elle, il n'y a que
Dieu, et Lui seul. Mystère d'amour
que celui-ci. La raison humaine ne
parvient pas à le comprendre. Seule
la foi réussit à expliquer qu'une
créature ait pu être élevée à une telle
dignité, qu'elle devienne l'objet aimé
de toutes les complaisances de la
Trinité. Nous savons que c'est un
secret divin. Mais, parce qu'il s'agit
de notre Mère, nous avons plus de



facilité – si l'on peut dire – pour
comprendre cette vérité de foi que
d'autres » (QCP 171). En mettant en
évidence la relation différenciée de
Sainte Marie avec chacune des
Personnes divines, l'auteur veut
montrer la dimension trinitaire
ineffable de la mission de Notre-
Dame dans l'économie du salut. « Elle
vit et nous protège, elle est à côté du
Père, du Fils et de l’Esprit Saint, en
corps et en âme. Celle-là même qui
est née en Palestine, qui s’est donnée
au Seigneur dès son enfance, qui a
reçu l’annonce de l’archange Gabriel,
qui a mis au monde notre Sauveur,
qui s’est trouvée avec Lui au pied de
la Croix » (AD 292).

Cette accentuation trinitaire de la
dévotion mariale a des conséquences
spirituelles évidentes, car la dévotion
mariale, en nous rapprochant du
mystère de Marie par l'amour et le
contact personnel, nous aide à
pénétrer plus profondément dans sa



source, qui est le mystère de Dieu.
D'où ces mots : « Ceux qui trouvent
démodées les dévotions envers la
Très Sainte Vierge, manifestent qu'ils
ont perdu de vue le sens
profondément chrétien qu'elles
contiennent et qu'ils ont oublié la
source dont ils procèdent : la foi en la
volonté salvatrice de Dieu le Père,
l'amour envers Dieu le Fils qui s'est
réellement fait homme et est né
d'une femme, la confiance en Dieu le
Saint-Esprit qui nous sanctifie par sa
grâce. C'est Dieu qui nous a donné
Marie, et nous n'avons pas le droit de
la repousser ; nous devons au
contraire recourir à elle avec l'amour
et la joie des enfants » (QCP 142). «
Adresse-toi à la Sainte Vierge – la
Mère, la Fille, l’Épouse de Dieu, et
notre Mère –, et demande-lui de
t’obtenir de la Très Sainte Trinité
davantage de grâces : la grâce de la
foi, de l’espérance, de l’amour, de la
contrition. Ainsi, lorsqu’il te
semblera qu’un vent fort, sec,



capable de flétrir les floraisons de
l’âme souffle dans ta vie, il ne flétrira
rien en toi... ni chez tes frères et
sœurs » (F 227).

La fréquentation filiale de la Vierge
Marie offre donc, selon
l'enseignement de saint Josémaria,
une manière adéquate pour
fréquenter les Personnes divines : «
La Sainte Vierge. Où trouver
meilleure maîtresse de l’amour de
Dieu que cette Reine, cette Dame,
cette Mère, qui entretient la relation
la plus intime avec la Trinité : Fille de
Dieu le Père, Mère de Dieu le Fils,
Épouse de Dieu le Saint-Esprit, et qui
est en même temps notre Mère ? —
Aie personnellement recours à son
intercession ! » (F 555). Le chemin
sûr « pour parvenir à la Très Sainte
Trinité passe par Marie » (F 543). « Sa
main bénie nous mènera jusqu'à
Jésus et par lui, jusqu'au Père, dans le
Saint-Esprit » (Aimer l’Église, 17).
Marcher filialement, dans la vie



spirituelle, à la main de notre Mère
(faire "l'expérience particulière de
l'amour maternel de Marie") conduit
doucement à l'intimité avec Dieu et à
la maturité chrétienne : « Je t’assure
que si tu empruntes ce chemin, tu
trouveras aussitôt tout l’amour du
Christ : et tu te trouveras plongé dans
cette vie ineffable de Dieu le Père,
Dieu le Fils et Dieu le Saint-Esprit. Tu
y puiseras des forces pour accomplir
entièrement la Volonté de Dieu, tu
t’empliras de désirs de servir tous les
hommes. Tu seras le chrétien que tu
rêves d’être parfois : débordant
d’œuvres de charité et de justice,
joyeux et fort, compréhensif envers
autrui et exigeant envers soi-même.
Telle est sans plus la trempe de notre
foi. Accourons à Sainte Marie, qui
nous accompagnera d’un pas ferme
et constant » (AD 293).

a) Fille de Dieu le Père



Le Concile Vatican II appelle Marie «
fille de prédilection du Père » (Lumen
Gentium, 53). Bien que saint
Josémaria n'utilise pas ce qualificatif,
il est néanmoins clair que, dans sa
pensée, la relation filiale de Marie
avec Dieu le Père a des
caractéristiques uniques.

En effet il concentre à plusieurs
reprises son attention sur deux
thèmes liés entre eux. Tout d'abord,
sur son élection singulière et sur les
très grands dons qu’elle a reçus : «
Parce qu’il est Omnipotent, Tout-
Puissant, Omniscient, Infiniment
Sage, Dieu se devait de choisir sa
Mère. Et toi, qu’aurais-tu fait si tu
avais dû la choisir ? Je pense que toi
et moi, nous aurions choisi celle que
nous avons, en la comblant de toutes
les grâces. C’est ce que Dieu a fait (...)
Dieu a entouré sa Mère de tous les
privilèges, dès le premier instant. Et
la voilà belle, et pure, et limpide en
son âme et en son corps ! » (F 482).



En second lieu, le regard de saint
Josémaria s'attarde sur la parfaite et
pleine correspondance de la
Demoiselle de Nazareth aux desseins
divins : « Notre Dame écoute avec
attention ce que Dieu veut d'elle ; elle
médite ce qu'elle ne comprend pas ;
elle interroge sur ce qu'elle ne sait
pas. Ensuite, elle s'applique de tout
son être à accomplir la volonté
divine : je suis la servante du
Seigneur : qu'il m'advienne selon ta
parole ! » (QCP 173). Marie, fille bien-
aimée du Père, est aussi, pour ceux
qui sont enfants de Dieu par la grâce,
un modèle pour apprendre à
sanctifier leur existence ordinaire
d'enfant de Dieu. « Efforçons-nous
d'imiter son obéissance à la volonté
de Dieu, obéissance où se mêlent
harmonieusement noblesse et
soumission. (...) Sainte Marie, notre
exemple en toutes choses, nous
apprend maintenant que l'obéissance
à Dieu n'est pas servilité, qu'elle ne
subjugue pas notre conscience. Au



contraire, elle nous incite
intérieurement à découvrir la liberté
des enfants de Dieu » (ibidem).

b) Mère de Dieu le Fils

La relation de Marie avec le Fils est
singulière, irremplaçable et unique :
elle est la Mère du Verbe Incarné.
Saint Josémaria nous a laissé un
témoignage vibrant du ton de sa
contemplation du moment de
l'Incarnation : « N’oublie pas, mon
ami, que nous sommes des enfants.
Marie, la Dame au doux nom, est en
prière. Toi, tu es dans cette maison
tout ce que tu voudras : un ami, un
serviteur, un curieux, un voisin... —
Quant à moi, je n’ose pas être quoi
que ce soit en ce moment. Caché
derrière toi, je contemple la scène,
ébloui. L’Archange transmet son
message... Quomodo fiet istud,
quoniam virum non cognosco ? —
Comment cela se fera-t-il puisque je
ne connais point d’homme ? (Lc 1,



34). La voix de notre Mère ramène à
ma mémoire, par contraste, toutes
les impuretés des hommes..., les
miennes aussi. Et combien je hais
alors les misérables bassesses de la
terre !... Quelles résolutions ! Fiat
mihi secundum verbum tuum — Qu’il
me soit fait selon ta parole (Lc 1, 38).
Et dans l’enchantement de ces
paroles virginales, le Verbe s’est fait
chair. La première dizaine va
s’achever... Avant tout autre mortel,
j’ai encore le temps de dire à mon
Dieu : Jésus, je t’aime » (Saint Rosaire,
Premier Mystère Joyeux).

La vie ordinaire et apparemment
banale de Marie, traversée d’un
sentiment intime de relation filiale
avec Dieu, est également marquée
par la conscience de sa mission
maternelle. Elle prend soin de
l'Enfant Jésus, L'éduque et Le
protège, mais elle s'efforce
d'apprendre de Lui, qui était aussi
enfant de Dieu. « J’aime remonter en



pensée à ces années pendant
lesquelles Jésus est resté aux côtés de
sa Mère, années qui couvrent
presque toute la vie de notre
Seigneur en ce monde. Le voir petit,
quand Marie prend soin de Lui, Le
couvre de baisers et L’amuse. Le voir
grandir, sous les yeux aimants de sa
Mère et de Joseph, son père sur la
terre. Avec quelle tendresse et avec
quelle délicatesse Marie et le saint
Patriarche devaient-ils se préoccuper
de Jésus pendant son enfance et, en
silence, apprendre beaucoup et
constamment de Lui. Leurs âmes
devaient s’identifier progressivement
à l’âme de ce Fils, Homme et Dieu.
C’est pourquoi la Mère, et après elle
Joseph, connaît mieux que
quiconque les sentiments du Cœur
du Christ, et tous deux sont le
meilleur chemin, le seul affirmerais-
je, pour arriver jusqu’au Sauveur
» (AD 281).

c) Épouse de Dieu Saint-Esprit



Saint Josémaria traite la relation de
Marie avec le Paraclet avec une
grande sobriété et décrit cette
relation par l'expression « Épouse du
Saint-Esprit ». Il suit en cela la
tradition qui, partant de saint
François d'Assise, est poursuivie par
Conrad de Saxe, Jean de Parme, saint
Bernardin de Bustis, saint Robert
Bellarmin, saint Laurent de Brindisi,
saint Louis-Marie Grignon de
Monfort, saint Alphonse-Marie de
Liguori, etc.

Dans la pensée du fondateur de
l'Opus Dei, redevable à la doctrine
paulinienne, le Paraclet est Celui qui
modèle la vie nouvelle des chrétiens.
Bien qu'il l'appelle « le Grand
Inconnu », parce que « l'action de
l'Esprit Saint peut passer inaperçue
» (QCP 130), il affirme en même
temps, avec toute la Tradition de
l'Église, que l'application de la
rédemption objective à tous les
hommes est la mission propre de la



Troisième Personne, parce que « c'est
le Saint-Esprit qui, par ses
inspirations, imprime un ton
surnaturel à nos pensées, à nos
désirs et à nos actes. C'est Lui qui
nous pousse à adhérer à la doctrine
du Christ et à l'assimiler en
profondeur. C'est Lui qui nous
éclaire, nous rend conscients de
notre vocation personnelle et nous
donne la force de réaliser tout ce que
Dieu attend de nous. Si nous sommes
dociles au Saint-Esprit, l'image du
Christ se formera sans cesse
davantage en nous et nous nous
approcherons ainsi chaque jour
davantage de Dieu le Père » (QCP
135).

Saint Josémaria ne l'aborde pas
explicitement, mais il est évident
qu'il applique cette doctrine à Marie
de manière éminente, car « elle est le
chef-d'œuvre de Dieu (...). Tous les
idéaux trouvent leur réalité en elle ;
mais nous ne devons pas en conclure



que sa sublimité et sa grandeur nous
la rendent inaccessible et distante.
C’est la pleine de grâces, la somme de
toutes les perfections : et elle est
Mère » (AD 292). La sainteté – la plus
élevée – de la Vierge vient du
Paraclet, qui est « l'Esprit envoyé par
le Christ pour réaliser en nous la
sanctification qu'Il a méritée pour
nous sur la terre » (QCP 130).

3. La maternité divine, fondement
de la vie de Marie et de la dévotion
mariale

La doctrine mariale de saint
Josémaria peut s'inscrire dans le
courant traditionnel de la mariologie
qui s'est développé à partir du Moyen
Âge et a atteint son apogée dans la
seconde moitié du XIXe siècle et la
première moitié du XXe, connu sous
le nom de mariologie christotypique,
pour le différencier de l'autre
courant, né au début du XXe siècle et
qui a reçu une grande impulsion au



milieu de ce siècle, connu sous le
nom de mariologie ecclésiotypique.
Le principe fondamental de la
systématisation mariologique 
christotypique est la maternité divine
de Marie. C'est cette vérité de foi qui
organise, ordonne et sous-tend toutes
les autres prérogatives de la Vierge.
Le Magistère antérieur au Concile
Vatican II, ainsi que la plupart des
mariologues et des auteurs spirituels
de cette période, se sont placés dans
cette ligne théologique. Et elle est
encore valable aujourd'hui pour de
nombreux spécialistes de la
mariologie.

Pour le fondateur de l'Opus Dei
également, « la Maternité divine de
Marie est la racine de toutes les
perfections et de tous les privilèges
dont elle est ornée. À ce titre, elle a
été conçue immaculée et elle est
pleine de grâces, elle est toujours
vierge, elle est montée aux cieux en
corps et en âme, elle a été couronnée



Reine de la création tout entière, au-
dessus des anges et des saints (...) Il
n’y a pas de danger d’exagérer. Nous
n’approfondirons jamais assez ce
mystère ineffable ; nous ne pourrons
jamais remercier assez notre Mère
de cette familiarité avec la Très
Sainte Trinité qu’elle nous a donnée
» (AD 276). Comme on peut le voir
dans ce texte, pour saint Josémaria,
toutes les autres prérogatives de
Marie – l'immaculée conception, la
virginité perpétuelle, l'assomption, la
royauté mariale, sa médiation –
découlent directement du privilège
de la maternité et y sont orientées. «
Le fondement de ce culte se trouve
dans la Maternité divine de Notre
Dame, origine de la plénitude de
dons de nature et de grâce dont la
Très Sainte Trinité l’a embellie » (AD
291).

Le caractère central de cette vérité de
foi l'a amené, dans l'une de ses
homélies, à gloser en termes émus



sur la définition du Concile d'Éphèse,
comme on le voit, par exemple, dans
ce passage d’Amis de Dieu : « Telle a
toujours été la foi sûre. Le Concile
d’Éphèse a proclamé, contre ceux qui
l’ont nié, que si quelqu’un ne confesse
pas que l’Emmanuel est vraiment
Dieu, et que pour cela la très Sainte
Vierge est Mère de Dieu, puisqu’elle a
engendré selon la chair le Verbe de
Dieu incarné, qu’il soit anathème
(Concile d'Éphèse, c. 1 : Denzinger-
Schön, 252 [113]). L’histoire nous a
conservé des témoignages de
l’allégresse des chrétiens face à ces
décisions claires, nettes, qui
réaffirmaient ce qu’ils croyaient
tous : Le peuple tout entier de la ville
d’Éphèse, des premières heures du
matin jusqu’à la nuit, demeura
anxieux dans l’attente de la
résolution... Quand il sut que l’auteur
des blasphèmes avait été déposé, nous
commençâmes tous à l’unisson à
glorifier Dieu et à acclamer le Synode,
parce que l’ennemi de la foi était



tombé. À peine sortis de l’église, nous
fûmes accompagnés avec des torches
jusqu’à nos demeures. C’était de nuit :
toute la ville était joyeuse et illuminée
(Saint Cyrille d'Alexandrie, Epistolae,
24). Voilà ce qu’écrit saint Cyrille et je
ne puis nier que, même à seize
siècles de distance, cette réaction de
piété m’impressionne profondément
» (AD 275).

La condition de Marie comme Mère
du Christ signifie que tout en Elle
nous conduit à son Fils. C'est-à-dire
que tant la réflexion mariologique
que la piété mariale tendent à la
croissance de la foi christologique.
Saint Josémaria l'a exprimé de
manière succincte, en reprenant une
expression de saint Louis-Marie
Grignon de Monfort, expression
devenue populaire par la suite : Par
Marie vers Jésus. Parce que, écrit
saint Josémaria, « si vous cherchez
Marie, vous trouverez Jésus. Et vous
apprendrez à comprendre un petit



peu ce qu'il y a dans ce cœur de Dieu
qui s'anéantit, qui renonce à
manifester son pouvoir et sa majesté,
pour se présenter à nous sous la
forme d'un esclave » (QCP 144). En
outre, il affirmera, comme quelqu'un
qui l'a très bien vécu dans sa propre
vie et dans celle des autres, que «
c’est toujours par Marie que l’on va
et que l’on “revient” à Jésus » (C 495).

4. Mère des hommes

La prédication de saint Josémaria
contemple fréquemment Notre Dame
dans les mystères de la vie de son
Fils. D'abord, dans la vie cachée de
notre Seigneur et, ensuite, dans les
mystères de sa vie publique, pour se
conclure au Calvaire, où le Fils
consomme la Rédemption en
mourant sur la Croix. « Les passages
de la Sainte Écriture qui nous parlent
de Notre Dame, montrent justement
comment la Mère de Jésus
accompagne son Fils pas à pas en



s'associant à sa mission rédemptrice,
en se réjouissant et en souffrant avec
Lui, en aimant ceux qu'aime Jésus, en
s'occupant avec une sollicitude
maternelle de tous ceux qui sont à
ses côtés » (QCP 141). En d'autres
termes, Marie, avec son don de soi et
son amour profond pour la volonté
de Dieu, collabore, comme une
nouvelle ève, de manière active à la
mission de son Fils.

L'association intime de Sainte Marie
avec l'œuvre rédemptrice de son Fils,
continuellement affirmée par le
Magistère de l'Église, conduit le
fondateur de l'Opus Dei à proclamer
qu’en effet « Marie est étroitement
unie à l'incomparable manifestation
de l'amour de Dieu qu'est
l'Incarnation du Verbe, qui se fit
homme comme nous et prit sur Lui le
fardeau de nos misères et de nos
péchés. Marie, fidèle à la mission
divine pour laquelle elle fut créée, a
prodigué et prodigue



continuellement ses soins aux
hommes, tous appelés à être frères
de son Fils Jésus. Et la Mère de Dieu
est réellement, maintenant aussi,
Mère des hommes » (QCP 140). Pour
le fondateur, la maternité divine est
le fondement de la maternité
spirituelle, de sorte que « la Très
Sainte Vierge peut être appelée en
toute vérité Mère de tous les
chrétiens. Saint Augustin l'affirmait
en une formule lumineuse : Sa
charité fit en sorte que naquissent
dans l'Église les fidèles, membres de
cette tête dont elle est effectivement la
mère selon le corps (Saint Augustin, 
De sancta virginitate, 6) » (QCP 141).

En tant que Mère de Jésus, Marie a
participé à chaque instant à l'œuvre
rédemptrice du Verbe incarné,
unissant ses souffrances, en
particulier au Calvaire, à celles du
Crucifié et les offrant au Père. «
Notre Dame écoutait les paroles de
son Fils, et s’unissait à sa douleur : “ 



Mon Dieu, mon Dieu, pourquoi m’as-
tu abandonné ? (Mt 27, 46) ” Que
pouvait-elle faire ? Se fondre dans
l’amour rédempteur de son Fils,
offrir au Père l’immense douleur qui,
telle une épée tranchante,
transperçait son Cœur pur. Jésus se
sent à nouveau réconforté par cette
présence discrète et aimante de sa
Mère » (AD 288). C'est alors que
Jésus, dans le disciple bien-aimé, a
confié à sa Mère tous les hommes et
surtout ses disciples.

Saint Josémaria utilise le terme de 
corédemption pour exprimer la
collaboration de Marie à la
rédemption objective suivant l'usage
des auteurs spirituels de son temps. «
Les souverains pontifes ont appelé
Marie à bon droit Corédemptrice : 
Tellement, en même temps que son
Fils souffrant et mourant, elle souffrit
jusqu’à en mourir presque ; et elle a
renoncé de telle sorte à ses droits
maternels sur son Fils, pour le salut



des hommes en l’immolant, autant
qu’il dépendait d’elle, pour apaiser la
justice de Dieu, que l’on peut dire à
juste titre qu’elle a racheté le genre
humain conjointement au Christ
(BenoîtXV, Lettre apostolique Inter
sodalicia, 22 mars 1918). Nous
comprenons mieux de la sorte ce
moment de la Passion de Notre
Seigneur que nous ne nous lasserons
jamais de méditer : Stabat autem
juxta crucem Jesu mater ejus, à côté
de la croix de Jésus se trouvait sa
Mère (Jn 19, 25) » (AD 287). D'où la
joie de saint Josémaria lorsque Paul
VI la proclama Mère de l'Église lors
du Concile Vatican II, le 21 novembre
1964.

Marie exerce sa mission maternelle
en se prodiguant continuellement
dans un service d'amour auprès de
ses enfants. Il est clair que « pour
comprendre le rôle que joue Marie
dans la vie chrétienne, pour nous
sentir attirés vers elle, pour



rechercher, dans un élan filial, son
aimable compagnie, il n'est pas
besoin de grandes démonstrations,
bien que le mystère de la Maternité
divine soit tellement riche que
jamais nous n'en considérerons
suffisamment le contenu » (QCP 142).
Saint Josémaria nous conseille de
nous approcher de la Sainte Vierge
avec la conscience d'être des petits
enfants sans défense. « Pensez-vous
que pour notre Mère Sainte Marie,
nous ne cessons jamais d’être petits,
parce qu’elle ouvre le chemin du
Royaume des Cieux qui sera donné à
ceux qui se font enfants » (AD 290). «
Nous avons besoin d'elle !...
Lorsqu'un petit enfant prend peur
dans l'obscurité de la nuit, il crie :
Maman ! De la même manière, je
ressens la nécessité de crier, dans
mon cœur, souvent : Mère ! Maman !
ne m'abandonne pas ! » (Chemin de
Croix, IVe Station).



En se basant sur sa propre
expérience, il nous suggère comment
nous devrions nous comporter avec
elle : « les rapports de chacun de
nous avec sa propre mère peuvent
nous servir d'exemple et de modèle
pour nos rapports avec la Dame au
Doux Nom, Marie. Nous devons
aimer Dieu avec le cœur avec lequel
nous aimons nos parents, nos frères
et sœurs, les autres membres de
notre famille, nos amis et amies ; car
nous n'en avons pas d'autre. C'est
donc avec ce même cœur que nous
fréquenterons Marie » (QCP 142).
C'était la manière de procéder de
saint Josémaria : ses rapports avec la
Sainte Vierge étaient ceux d'un petit
enfant qui, aimant follement sa
Mère, avait besoin de son aide et de
sa protection constantes. « La Sainte
Vierge est notre Mère, et nous ne
voulons ni ne pouvons la laisser
seule » (Chemin de Croix, XIIIe

Station).



5. Sainte Marie, exemple de vertus

La Sainte Vierge, qui vit glorifiée en
âme et en corps au Ciel, est, en ce qui
regarde son existence terrestre, le
paradigme de toutes les vertus. Dans
sa vie, Dieu nous montre le modèle
d'identification au Christ, c'est-à-dire
la perfection de la charité et la
plénitude de la vie chrétienne. Elle
nous oriente et nous accompagne sur
le chemin sur lequel doit nous mener
notre vie d'enfant de Dieu. Elle est
toujours aimable et proche de nous,
vivifiante et agissante.

Tout d'abord, elle est un exemple
dans l'exercice des vertus
théologales. « Maîtresse de foi. Oui,
bienheureuse celle qui a cru : c’est
ainsi que la salue sa cousine
Élisabeth, quand Notre Dame va
dans la montagne lui rendre visite.
Cet acte de foi de Marie avait été une
merveille : Je suis la servante du
Seigneur ; qu’il m’advienne selon ta



parole (Lc 1,38). (...) Si notre foi est
faible, accourrons à Marie » (AD
284-285). « Maîtresse d’espérance.
Marie proclame que désormais toutes
les générations me diront
bienheureuse (Lc 1, 48).
Humainement parlant, sur quoi
reposait cet espoir ? Qui était-elle,
pour les hommes et pour les femmes
d’alors ? (…) Le trône de Marie,
comme celui de son Fils, c’est la
Croix. Et pendant le reste de son
existence, jusqu’à ce qu’elle soit
élevée aux cieux en corps et en âme,
c’est sa présence silencieuse qui nous
impressionne » (AD 286). « Maîtresse
de charité. Rappelez-vous la scène de
la présentation de Jésus au temple
(...). L’immense charité de Marie
envers l’humanité fait que
s’accomplisse également en elle
l’affirmation du Christ : Il n’est pas de
plus grand amour que de donner sa
vie pour ses amis (Jn 15,13) » (AD287).
De la même manière, Marie est aussi
un modèle pour apprendre à vivre



toutes les vertus morales, comme
l'humilité (cf. C 507; AD 96),
l'obéissance (cf. QCP 173), la force (cf.
C 508), la simplicité (cf. C 510), la
sainte pureté (cf. C 511), etc.

En bref, le chemin de notre sainteté
doit toujours regarder notre Mère
comme son paradigme. « Nous
sommes encore pèlerins, mais Notre
Mère nous a précédés et nous montre
déjà la fin du chemin : elle nous
répète qu'il est possible d'y parvenir
et que, si nous sommes fidèles, nous
y parviendrons. Car la Très Sainte
Vierge n'est pas seulement un
exemple pour nous, elle est aussi le
secours des chrétiens. Et devant
notre requête – Monstra te esse
Matrem – elle ne sait ni ne veut
refuser à ses enfants les soins de sa
maternelle sollicitude » (QCP 177).
Elle ne manque jamais de nous
accompagner : « Tu n’es pas seul. —
Ni toi, ni moi nous ne pouvons nous
trouver seuls. Et moins encore si



nous allons à Jésus par Marie, car
elle est une Mère qui ne nous
abandonnera jamais » (F 249). Elle
est toujours proche de nous : « Aime
Notre Dame. Elle t’obtiendra
d’abondantes grâces pour vaincre
dans ta lutte quotidienne » (C 493).
Avec elle, tout est possible, même
quand cela semble inaccessible : «
Avant, seul, tu ne pouvais rien… —
Désormais tu as eu recours à Notre
Dame. Avec elle, comme tout est
facile ! » (C 513).

Thèmes connexes : La Très Sainte
Vierge Marie, Dévotion à ;
Pèlerinages ; Sainte Famille ; Saint
Joseph ; Saint Rosaire (livre) ;
Sanctuaires et lieux mariaux,
Pèlerinages de Saint Josémaria à.

Bibliographie:Antonio Aranda,
“María Hija predilecta del Padre, en



las enseñanzas del Beato Josemaría
Escrivá de Balaguer” Estudios
Marianos, 66 (2000), pp. 313-342 Id.,
“La doctrina mariológica de san
Josemaría en Es Cristo que pasa”,
ScrdeM, 7 (2010), pp. 317-340 Id. “La
propuesta mariológica de Mons.
Álvaro del Portillo”, ScrTh, 33 (2001),
pp. 193-211; Federico Delclaux Santa
María en los escritos de San
Josemaría Escrivá de Balaguer,
Madrid, Rialp, 2004; Javier
Echevarría, “El amor a María
Santísima en las enseñanzas de
Mons. Josemaría Escrivá de
Balaguer” Palabra, 156-157 (1978),
pp. 341-345; José Luis Illanes El Dios
y Padre de Nuestro Señor Jesucristo,
Pamplona, EUNSA, 2000; Fernando
Ocáriz Hijos de Dios en Cristo.
Introducción a una teología de la
participación sobrenatural,
Pamplona, EUNSA, 1972.

Juan Luis Bastero



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/dictionnaire-
la-tres-sainte-vierge-marie/ (05/02/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/dictionnaire-la-tres-sainte-vierge-marie/
https://opusdei.org/fr-cm/article/dictionnaire-la-tres-sainte-vierge-marie/
https://opusdei.org/fr-cm/article/dictionnaire-la-tres-sainte-vierge-marie/

	LA TRÈS SAINTE VIERGE MARIE

