
opusdei.org

GLOIRE DE DIEU

1. La doctrine chrétienne :
rendre toute la gloire à Dieu. 2.
La fondation de l'Opus Dei
marquée par le désir de rendre
gloire à Dieu. 3. L'expérience
vécue de saint Josémaria. 4. Les
racines bibliques de
l'enseignement de saint
Josémaria. 5. En quoi consiste le
fait de tout faire pour la gloire
de Dieu ? 6. Sens du désir de
rendre toute la gloire à Dieu. 7.
La Vierge Marie, maîtresse du
sacrifice caché et silencieux.

22/10/2023



1. La doctrine chrétienne : rendre
toute la gloire à Dieu.

2. La fondation de l'Opus Dei
marquée par le désir de rendre
gloire à Dieu.

3. L'expérience vécue de saint
Josémaria.

4. Les racines bibliques de
l'enseignement de saint Josémaria.

5. En quoi consiste le fait de tout
faire pour la gloire de Dieu ?

6. Sens du désir de rendre toute la
gloire à Dieu.

7. La Vierge Marie, maîtresse du
sacrifice caché et silencieux.

L'expression « gloire de Dieu » a deux
significations étroitement liées.
D'une part, elle indique la richesse et



la majesté imposantes de Dieu ;
d'autre part la reconnaissance de ces
grandeurs par l'homme qui par
conséquent loue et « rend gloire » à
Dieu. Nous examinerons cette
doctrine chez saint Josémaria en
introduisant le concept par une
brève considération de la doctrine
biblique.

1. La doctrine biblique : rendre
toute la gloire à Dieu

L'Ancien Testament nous enseigne
que le monde créé contient et
proclame la gloire de Dieu (kabod
Yahvé), sa sainteté, sa transcendance,
son ineffabilité (cf. Am 4, 2 ; Is 40, 25 ;
46, 5 ; Ps 112 [Vg 111], 4, etc. ; et
commentaire dans Kittel, II 1935, pp.
235-258). Le monde est « rempli de sa
gloire » (Nb 14, 21). C'est pourquoi
toute la création proclame la gloire
de Dieu : « Les cieux proclament la
gloire de Dieu, le firmament raconte
l'ouvrage de ses mains » (Ps 19 [Vg



18], 2 ; cf. Bar 3, 34s). Ce sont les
hommes, tombés dans le péché, qui
ne rendent pas toute la gloire à Dieu,
qui ne le reconnaissent pas comme
leur Créateur et Seigneur. C'est
pourquoi nous lisons dans l'Écriture :
« Je suis le Seigneur, tel est mon
nom ; et je ne céderai pas ma gloire à
un autre, ni ma louange aux idoles
» (Is 42,8). Les croyants ont
l'obligation particulière de proclamer
la gloire de Dieu devant tous les
peuples. « Acclamez Dieu, toute la
terre ; fêtez la gloire de son nom,
glorifiez-le en célébrant sa louange »
(Ps 66 [Vg 65], 1-2 ; cf. Is 60, 1-3 ; 66,
18s ; Ps 97 [Vg 96], 6). Le Concile
Vatican I enseigne « que le monde a
été créé pour la gloire de Dieu » (DS,
3025 ; cf. AA, 3). Et Jean-Paul II
souligne que l'univers entier est « un
appel multiforme, puissant et
incessant à proclamer la gloire du
Créateur » (Jean-Paul II, 1986, p. 681,
voir bibliographie in fine).



Le Christ, Fils Unique du Père, est le
reflet parfait de la gloire de Dieu,
« [son]rayonnement (…),
[l’]expression parfaite de son être
» (He 1,3). Lors de la dernière Cène,
Jésus s'est adressé à son Père en
disant : « Et maintenant, glorifie-moi
auprès de toi, Père, de la gloire que
j’avais auprès de toi avant que le
monde existe » (Jn 17,5). Cette gloire
se manifeste dans l'incarnation du
Verbe de Dieu : « Et le Verbe s’est fait
chair, il a habité parmi nous, et nous
avons vu sa gloire, la gloire qu’il tient
de son Père comme Fils unique, plein
de grâce et de vérité » (Jn 1, 14). Le
Christ a manifesté sa gloire aux
hommes sur le Thabor, par ses
miracles (cf. Jn 2, 11.23 ; 7, 31 ; 10,
41 ; 11, 45 ; Ac 9, 42) et ses paroles (cf.
Jn 4, 38.41 ; 8, 30 ; Ac 4, 4 ; 13, 48).

Tout au long de sa vie terrestre, la
gloire de Jésus est restée plutôt
cachée aux hommes parce qu'ils
avaient besoin d'être convertis avant



de pouvoir percevoir la gloire divine
(cf. Jn 5, 19 et suivants : 36-40). Jésus
n'a pas manifesté pleinement et
publiquement sa gloire avant d'avoir
amené les hommes à reconnaître que
le Père était en lui et lui dans le Père
(Jn 17,20s), et cela supposait, selon le
plan divin, qu'il arrive à la Croix où
son amour et son obéissance
révèleraient la gloire divine. Et tout
comme le Christ est entré dans la
gloire en passant par l'ignominie de
la Croix – « Ne fallait-il pas que le
Christ souffrît cela pour entrer dans
sa gloire ? » (Lc 24,26) –, le chrétien
doit suivre le Christ, dans sa vie et sa
mort, pour entrer dans la gloire de la
résurrection. Pour entrer dans sa
gloire, Jésus a dû passer par la Croix.
C'est l'enseignement de saint
Josémaria, vécu et communiqué aux
hommes.

2. La fondation de l'Opus Dei
marquée par le désir de rendre
gloire à Dieu



La conviction que toute la gloire doit
être rendue à Dieu était déjà
présente dans les toutes premières
années de la vie de l'Opus Dei et
marque sa fondation même. Saint
Josémaria était rempli d'un grand
désir de servir le Seigneur – il
répétait souvent l’oraison jaculatoire
« Serviam ! » (je servirai) –, par désir
du contraste avec ce « colossal non
serviam, dans la vie personnelle,
dans la vie familiale, dans les milieux
du travail et dans la vie publique
» (Lettre 14-II-1974, no 10 : AVP, I, p.
306). Dans ses Notes intimes, il
demande au Seigneur « une volonté
de fer qui, unie à la grâce divine,
nous conduira à achever son Œuvre
pour toute la gloire de Dieu afin que
le Christ-Jésus règne vraiment, car
tous avec Pierre iront à Lui par
l'unique voie, Marie ! » (Notes
intimes, no 215 : AVP, I, p. 306). Dans
un texte de 1931, dans ces mêmes 
Notes, il décrit d'un air définitif et
solennel ce qu'il appelle les trois «



fins » de l'Œuvre : « Jésus est le
Modèle : imitons-le ! Imitons-le en
servant la Sainte Église et toutes les
âmes. Christum regnare volumus, Deo
omnis gloria, Omnes cum Petro ad
Iesum per Mariam. Avec ces trois
phrases, les trois fins de l'Œuvre sont
suffisamment indiquées : le règne
effectif du Christ, toute la gloire de
Dieu, les âmes » (ibidem, no 171 : AVP,
I, p. 306).

Saint Josémaria situait ainsi la
recherche de la gloire de Dieu – le
fait que toute gloire soit rendue à
Dieu – au centre vital de la mission
que Dieu lui avait confiée. Dans un
autre écrit de jeunesse, datant de
1934, il glose ce texte en mettant en
évidence la cohérence entre les trois
finalités que nous venons de
mentionner : « Nous devons rendre
toute la gloire à Dieu. Il le veut : 
gloriam meam alteri non dabo (je ne
céderai pas ma gloire à un autre) (Is
42,8). Et c'est pourquoi nous voulons



que le Christ règne, car per ipsum, et
cum ipso, et in ipso, est tibi Deo Patri
Omnipotenti in unitate Spiritus Sancti
omnis honor et gloria ; par Lui, et
avec Lui, et en Lui, Te revient, Dieu le
Père Tout Puissant dans l'unité du
Saint Esprit tout honneur et toute
gloire (Canon de la Messe). Et
l'exigence de sa gloire et de son règne
est que tous, avec Pierre, aillent à
Jésus par Marie » (Instruction, 19-
III-1934, nos 36 et s. : AGP, série A.3,
90-1-1). Il commenta fréquemment la
nécessité de la rectitude d’intention
et de rendre toute gloire à Dieu : « 
Deo omnis gloria : à Dieu toute la
gloire. — C’est l’aveu catégorique de
notre néant. — Lui, Jésus, est tout.
Nous, sans lui, ne valons rien. Rien
» (C 780). Et il insistait sur le fait que 
Deo omnis gloriane s'applique pas
seulement aux fidèles de l'Œuvre un
par un, mais à l'Opus Dei dans son
ensemble, corporativement. Dans les 
Notes intimes nous lisons : « D'autres
instituts souffrent, comme une



preuve bénie de la prédilection
divine, le mépris, la persécution, etc.
Voilà ce qu’il en sera de l'Œuvre de
Dieu : passer inaperçue » (Notes
intimes, no 581 : AVP, I, p. 351). « Telle
a été et sera toujours l'aspiration de
l'Œuvre : vivre sans gloire humaine
» (Lettre 24-III-1930, no 20 : Burkhart-
López, II, p. 40).

3. L'expérience vécue de saint
Josémaria

C'était en 1941. Les apostolats de
l'Opus Dei se développaient
fortement, « sans pause » (S 97). Saint
Josémaria venait de perdre sa mère.
Une tempête de calomnies et de
mauvais traitements se déchaînait
contre l'Œuvre, ce qu'il avait déjà
appelé « la contradiction des bons
» (cf. C 695). Des familles de fidèles
de l'Œuvre, dont beaucoup de jeunes
étudiants, étaient visitées pour
s’entendre dire que l'Opus Dei était «
une hérésie très dangereuse » (cf.



AVP, II, pp. 474-481). Le fondateur
subissait de plein fouet l'impact de
ces attaques. Sa santé s’en ressentait.
Il fit un jour remarquer à Don Alvaro
Del Portillo : « Mon fils, d'où vont-ils
nous insulter aujourd'hui ? » (AVP, II,
p. 478). Au fond de lui, il ressentait
l'injustice de tout cela. En même
temps, il se rendait compte que le
Seigneur le mettait à l'épreuve, le
forgeait, et il priait pour que ses
enfants (et lui-même) soient «
heureux, spe gaudentes ! : que vous
souffriez, pleins de charité, sans
qu'un seul mot gênant pour
personne ne sorte jamais de votre
bouche » (AVP, II, p. 479).

Une nuit, alors qu'il n'arrivait pas à
dormir à cause de ses soucis, se
sentant profondément blessé dans
son honneur de chrétien et de prêtre
mis en cause dans toute cette
campagne, saint Josémaria alla à
l'oratoire du Centre de Diego de León
où il vivait, et, se prosternant devant



le tabernacle, il dit au Seigneur : «
Jésus, si Tu n'as pas besoin de mon
honneur, pourquoi en aurai-je
besoin ? » (AVP, II, p. 480). Une fois
cet acte de don de soi effectué,
raconte-t-il, il ressentit une grande
paix. Quelques années plus tard,
dans un texte clairement
autobiographique, il commentait : «
Écoute-moi bien, mon enfant : tu dois
te considérer heureux quand on te
maltraitera, et qu’on te déshonorera ;
quand beaucoup de gens se
dresseront contre toi et qu’il sera à la
mode de te cracher dessus, car tu es 
omnium peripesma, comme une
ordure pour tous... — Cela coûte, cela
coûte même beaucoup. C’est dur,
jusqu’au moment où, enfin, un
homme s’approche du tabernacle, se
voit considéré comme s’il était à lui
seul toute la saleté du monde, comme
un pauvre ver de terre et dit pour de
bon : “Seigneur, si tu n’as pas besoin
de mon honneur, pourquoi, moi, en
voudrais-je ?” Jusqu’à ce moment ce



fils de Dieu n’avait pas su ce que
c’était que d’être heureux : jusqu’à ce
qu’il parvienne à cette nudité, à ce
don de soi, qui est don d’amour, mais
fondé sur la mortification, sur la
douleur » (F 803).

Dans ces textes, le fondateur de
l'Opus Dei utilise le mot « honneur »
comme équivalent au mot « gloire ».
Il le fait aussi en d'autres occasions
consacrées à parler de la « gloire de
Dieu » : « Nous ne vivons pas pour le
monde, ni pour notre honneur, mais
pour l’honneur de Dieu, pour la
gloire de Dieu, pour le service de
Dieu » (F 851). Dans Amis de Dieu,
également avec une référence
autobiographique, il exprime les
mêmes sentiments : « nous devons
être sérieusement détachés de nous-
mêmes (...). Je veux aussi parler, car
ta décision doit aller jusque-là, des
désirs nobles par lesquels nous
recherchons exclusivement la gloire
et la louange de Dieu, en ajustant



notre volonté à la règle claire et
précise que voici : Seigneur, je ne
veux ceci ou cela que si cela te plaît,
car sinon, en quoi cela m’intéresse-t-
il ? Nous portons ainsi un coup
mortel à l’égoïsme et à la vanité qui
se frayent un chemin dans toutes les
consciences ; par la même occasion
nous obtenons la véritable paix de
l’âme, avec un détachement qui
s’achève dans la possession de Dieu,
de plus en plus intime et intense
» (AD 114).

Lorsque, dans sa prédication, saint
Josémaria insistait sur la nécessité de
« rendre toute la gloire à Dieu »
comme condition de la sainteté et de
l'efficacité apostolique, il l'avait lui-
même vécu auparavant, intimement,
à la première personne. Il avait fait
une découverte vitale, très
personnelle, de la validité spirituelle
de ce principe. Sa découverte s'est
incarnée dans la devise de toute sa
vie : « me cacher et disparaître, voilà



ce que je fais pour que seul Jésus
brille ». Et il commentait : « J'ai senti
dans mon âme, depuis que je me suis
résolu à écouter la voix de Dieu – en
pressentant l'amour de Jésus – un
désir de me cacher et de disparaître ;
de vivre cet illum oportet crescere, me
autem minui (Lui, il faut qu’il
grandisse ; et moi, que je diminue)
(Jn 3, 30) ; il convient que la gloire du
Seigneur grandisse, et que moi, on ne
me voie pas » (Lettre 29-XII-1947/14-
II-1966, no 16 : AVP, I, p. 317).

4. Les racines bibliques de
l'enseignement de saint Josémaria

Saint Josémaria fait référence à la «
gloire de Dieu » de trois manières,
presque toujours en étroite
dépendance de l'Écriture Sainte.
D'une part, en citant fréquemment
l'Écriture pour indiquer l'excellence
de Dieu. D'autre part, par rapport au
ciel, à la « vie éternelle » (les
références sont nombreuses, cf. par



exemple, C 29, & 819; AD 54; QCP 77).
Et troisièmement par rapport à
l'attitude concrète, actuelle, du
chrétien qui doit vivre « pour la
gloire de Dieu ». Il est entendu que
ces trois usages s’entrelacent les uns
avec les autres, et plus
particulièrement que le troisième
conduit facilement au second. Notre
vie « sera une anticipation de la
gloire au ciel, de cette communion
avec Dieu et avec les saints » (QCP
49). Il écrit également : « Le ciel est le
terme de notre chemin terrestre.
Jésus-Christ nous y a précédés et il y
attend notre arrivée, dans la
compagnie de la Sainte Vierge et de
saint Joseph, que je vénère tant, et
des anges » (AD 220). Celui qui vit
pour la gloire de Dieu entrera dans la
gloire céleste : bien plus, d'une
certaine manière, il y est déjà entré.
En même temps, vivre pour la gloire
de Dieu exige de suivre avec le Christ
le chemin de la Croix. « Voilà le
chemin sûr : aller par l’humiliation à



la Croix ; et de la Croix, avec le Christ,
à la Gloire immortelle du Père » (F
1020).

Outre le texte biblique cité (Mt 6, 16),
saint Josémaria utilise plusieurs
passages du Nouveau Testament
pour parler de notre thème, en
particulier Mt 5, 16 (« De même, que
votre lumière brille devant les
hommes : alors, voyant ce que vous
faites de bien, ils rendront gloire à
votre Père qui est aux cieux ») et 1
Tm 1, 17 (« Au roi des siècles, Dieu
immortel, invisible et unique,
honneur et gloire pour les siècles des
siècles ! Amen »). Il commente par
exemple « que la gloire de l'Œuvre de
Dieu est de vivre sans gloire humaine
» : « Que l'on voie mes bonnes
œuvres !... Mais, ne te rends-tu pas
compte que tu sembles les porter
dans un panier de pacotille, pour que
l'on contemple tes qualités ? Et puis,
n'oublie pas la seconde partie du
commandement de Jésus : "et qu'ils



glorifient votre Père qui est dans les
cieux" » (S 718). Et à une autre
occasion : « A Lui [le Christ] toute la
gloire, tout l'honneur : soli Deo honor
et gloria in sæcula sæculorum (1 Tm
1, 17), à Dieu seul nous devons
rendre honneur et gloire pour les
siècles des siècles » (Lettre 24-
III-1930, no 21 : Burkhart - Lopez, I, p.
394).

En remontant à la racine, saint
Josémaria trouve le point d'appui de
son enseignement dans la vie de
Jésus-Christ. « Telle doit être aussi
l'aspiration de chacun de vous, mes
enfants : passer inaperçu, imiter le
Christ qui est resté caché pendant
trente ans, étant simplement le fils du
charpentier (Mt 13,55) » (Lettre 24-
III-1930, no 20 : Burkhart-Lopez, II, p.
390). Et aussi à propos de Jean le
Baptiste : « une humilité plus
profonde pour que le Christ croisse
en nous et que notre égoïsme
diminue, puisque illum oportet



crescere, me autem minui, il faut que
Lui grandisse et que moi je diminue
» (QCP 58).

5. En quoi consiste le fait de tout
faire pour la gloire de Dieu ?

À plusieurs reprises, saint Josémaria
insiste sur le fait que la recherche de
la gloire de Dieu comporte un désir
effectif, constant et humble de se
cacher et de disparaître, de brûler
comme l'encens, sans se vanter ; de
ne pas rechercher les
applaudissements humains, ni
proclamer ses propres œuvres
devant les autres. Le nombre de
textes sur ce sujet est très important.
Dans une de ses Lettres, le Fondateur
écrit : « Soyons humbles, ne
cherchons que la gloire de Dieu : car
notre vie de don, silencieuse et
cachée, doit être une manifestation
constante d'humilité (...). L'orgueil et
la vanité peuvent présenter comme
attrayante la vocation de lanterne



d'une fête populaire (...). Aspirez
plutôt à brûler dans un coin, comme
ces lampes qui accompagnent le
Tabernacle dans la pénombre d'un
oratoire, efficaces aux yeux de Dieu ;
et, sans vous vanter, accompagnez
aussi les gens – vos amis, vos
collègues, vos parents, vos frères et
sœurs – par votre exemple, votre
enseignement, votre travail, votre
sérénité et votre joie » (Lettre 24-
III-1930, no 20 : AGP, série A.3, 91-1-1).
Dans Chemin, saint Josémaria
consacre un chapitre entier au thème
de la gloire de Dieu. Nous y lisons
entre autres : « Si la vie n’avait pas
pour fin de rendre gloire à Dieu, elle
serait méprisable, plus encore :
odieuse » (C 783). « Rends à Dieu “
toute ” gloire. — Avec l’aide de la
grâce, que ta volonté “ purge ”
chacune de tes actions afin qu’il n’y
reste rien qui sente l’orgueil humain,
la complaisance pour ton “ moi ” » (C
784).



Dans une autre lettre, il demande à
ses enfants de ne pas attendre les
applaudissements du peuple : «
Cherchez seulement à plaire à Dieu :
par votre fidélité au Magistère de la
Sainte Église, par le témoignage de
votre conscience en agissant
droitement ; par votre service
humble, caché, efficace de Dieu, de
l'Église et de toutes les âmes. Ne vous
attendez même pas, parfois, à être
compris par d'autres personnes et
institutions qui travaillent également
pour le Christ. Ne cherchez que la
gloire de Dieu et, en aimant toujours
tout le monde, ne vous inquiétez pas
que d’autres ne comprennent pas
(...). Ainsi, nous serons toujours
fermes, calmes, joyeux ; et nous ne
cesserons jamais d'être des semeurs
de paix et de joie » (Lettre 31 mai
1954, no 25 : AGP, série A.3, 93-4-4).
Dans l'homélie Le détachement,
publiée dans Amis de Dieu, nous
lisons : « si nous désirons vraiment
suivre le Seigneur de près et rendre



un authentique service à Dieu et à
l’humanité tout entière, nous devons
être sérieusement détachés de nous-
mêmes, des dons de l’intelligence, de
la santé, de l’honneur, des ambitions
nobles, des triomphes, des succès
» (AD 114).

Rendre gloire à Dieu, c'est vivre un
dialogue permanent avec Lui. Vivre
pour la gloire de Dieu se manifeste
avant tout dans la prière, dans la
relation avec le Seigneur dans
l'Eucharistie, dans l'union avec
l'Esprit Saint. « Il faut prier, mes filles
et mes fils, beaucoup prier : car la
prière personnelle a été, est et sera
toujours notre grande arme. Prier,
pour rendre gloire au Seigneur, et
travailler toujours avec une intention
juste. Si nous sommes immergés en
Dieu, avec sa présence et une tâche
professionnelle qui fusionnent au
service du Seigneur, nous ne
perdrons jamais la bonne direction



» (Lettre 19-III-1967 no 149 : AGP,
série A.3, 95-1-1).

Concernant la célébration
eucharistique, il dit : « Lorsque vous
le recevez chaque jour dans
l'Eucharistie, dites-lui : Seigneur, en
ton nom je le demande au Père (...) et
vous lui demandez tout ce qui
convient pour que nous puissions
mieux servir l'Église de Dieu, et
mieux travailler pour la gloire du
Seigneur : du Père, du Fils et du
Saint-Esprit ; de la Sainte Trinité,
Dieu unique » (Méditation prêchée le
24 décembre 1969 : AGP, Biblioteca,
P06 3, p. 403). Et en particulier
l'oraison jaculatoire Deo omnis
gloria ! se rattache à l'action du divin
Paraclet : « L'Esprit Saint est le fruit
de la croix, de l'abandon total à Dieu,
de la recherche exclusive de sa gloire
et du renoncement total à nous-
mêmes » (ibidem, n. 137).



6. Sens du désir de rendre toute la
gloire à Dieu.

Les textes de saint Josémaria qui
parlent de la nécessité de rendre
toute la gloire à Dieu sont clairs et
fréquents tout au long de sa vie. Mais
quel en est le sens ? Quelle est la
finalité de ces actes qui expriment le
sacrifice, le déni, la disparition de
soi ? Se traduisent-ils par un déni de
ce qui est humain ? La réponse peut
être donnée en deux étapes. Tout
d'abord, en soulignant que, pour
saint Josémaria, rendre toute la
gloire à Dieu est précisément ce qui
permet de sanctifier, en vivant de
manière pleinement chrétienne, et
donc aussi humaine, les différents
aspects centraux de la vie : le travail,
l'utilisation du temps, les relations
personnelles avec la famille, les amis,
les collègues, etc.

En ce qui concerne le travail et le
profit du temps, il disait : « Je vous le



répète, mes filles et mes fils :
travaillez pour Dieu, sans rechercher
la gloire humaine » (Lettre 15-X-1948
no 18 : AGP, série A.3, 92-7-1). « Nous
ne travaillons pas pour nous exalter,
mais pour disparaître et, par notre
sacrifice, pour placer le Christ au
sommet de toutes les activités
humaines » (Lettre 9-I-1932 no 81 :
AGP, série A.3, 91-3-1). Avec une
phrase tranchante qui nous invitait à
travailler avec diligence et intensité,
et en même temps en considérant
que tout était ordonné à Dieu, il
disait dans Chemin que « le temps
c’est de la gloire ! » (C 355 ; cf. S 509).
« Rectifie, rectifie. — Il serait
tellement déplaisant que cette
victoire sur toi-même restât stérile
parce que tu ne t’es inspiré que de
visées humaines ! » (C 787) ; et «
Pureté d’intention. — Les suggestions
de l’orgueil et les élans de la chair, tu
les reconnais vite… Tu luttes et, avec
la grâce, tu l’emportes. Mais les
motifs qui te poussent à agir, même



dans les actions les plus saintes, ne te
semblent pas clairs…, et tu entends
au fond de toi-même une voix
suggérant que tu obéis à des raisons
humaines…, avec une telle subtilité
que l’inquiétude se glisse dans ton
âme à la pensée que tu ne travailles
pas comme tu dois le faire : par pur
amour et uniquement pour rendre à
Dieu seul toute sa Gloire. Réagis
aussitôt. Dis : “ Seigneur, je ne veux
rien pour moi. — Tout pour ta Gloire
et par pur amour. " » (C 788).

Un aspect important de la
sanctification de sa propre vie et de
son travail est, en outre, le service
des autres. Saint Josémaria parle de
l'ambition d'être « le dernier en
tout... et le premier en Amour » (C
430). Et, par conséquent, notre
travail doit aussi être renforcé « par
un trait qui fut fondamental dans le
travail de saint Joseph, et qui devrait
l'être chez tout chrétien : l'esprit de
service, le désir de travailler pour



contribuer au bien des autres » (QCP
51), à la fois concret, efficace et
désintéressé, avec l'oubli de soi : «
Quand tu auras terminé ton travail
fais celui de ton frère, aide-le pour le
Christ, avec tant de délicatesse et de
naturel que personne, pas même
celui qui en bénéficie, ne s’aperçoive
que tu en fais plus que tu ne le dois
en stricte justice. – Voilà la délicate
vertu d’un enfant de Dieu ! » (C 440).

Cette doctrine va de pair avec
l'apostolat qui se fait toujours face à
Dieu. Il est intéressant de noter que
le premier symptôme du zèle
apostolique signalé par saint
Josémaria est la « soif de fréquenter
le Maître » (C 934). Et il explique : «
Nous ne devons avoir d'autre désir
que d'être à l'écoute de Dieu, dans la
louange et la gloire constantes de son
nom, en l'aidant dans son œuvre
divine de Rédemption. Toute notre
préoccupation sera alors
d'apprendre aux autres à connaître



Jésus-Christ, et par Lui, le Père et le
Saint-Esprit » (Homélie prêchée le 25
décembre 1972 : AGP, Biblioteca,
P06). En effet, « est apôtre le chrétien
qui se sent greffé sur le Christ,
identifié au Christ par le Baptême ;
habilité à lutter pour Lui par la
Confirmation ; appelé à servir Dieu
en travaillant dans le monde par le
sacerdoce commun des fidèles qui
confère une certaine participation au
sacerdoce du Christ ; cette
participation, tout en étant
essentiellement distincte de celle qui
constitue le sacerdoce ministériel,
donne la capacité de prendre part au
culte de l'Église et d'aider les
hommes dans leur route vers Dieu,
par le témoignage de la parole et de
l'exemple, par la prière et par
l'expiation » (QCP 120).

7. La Vierge Marie, maîtresse du
sacrifice caché et silencieux



Les textes de saint Josémaria qui
commentent la manière dont la
Sainte Vierge a toujours vécu face à
Dieu, Lui rendant toute la gloire, ne
manquent pas. Citons-en deux en
particulier, tirés de Chemin : « Quelle
humilité que celle de sainte Marie,
ma Mère ! — Vous ne la verrez ni
parmi les rameaux de Jérusalem, ni à
l’heure des grands miracles, sauf aux
prémices de Cana.— Mais elle ne fuit
pas l’affront du Golgotha : Elle est là 
iuxta crucem Iesu — sa Mère, tout
près de la croix de Jésus » (C 507) ; et
« Marie, maîtresse du sacrifice
discret et silencieux ! — Voyez-la,
presque toujours dans l’ombre,
collaborer avec son Fils : elle sait et
se tait » (C 509).

Thèmes connexes : Filiation divine ;
Humilité ; Identification avec le
Christ ; Lutte ascétique ; Vie



intérieure ; Vie ordinaire,
Sanctification de la.

Bibliographie : C 779-789; Jean-Paul
II, "La creazione è rivelazione della
gloria di Dio", in Insegnamenti di
Giovanni Paolo II, 9/1 (1986), pp.
680-683; Salvador Bernal, “Afabilidad
humana y gloria de Dios”, in Crónica
de la beatificación, Josemaría Escrivá
de Balaguer, Madrid, Rialp, 1992, pp.
142-144; Ernst Burkhart- Javier López
Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de San Josemaría. Estudio
de teología espiritual, I, Madrid,
Rialp, 2010, pp. 253- 278; II, pp.
400-405; Gerhard Kittel - Gerhard
Von Raddovza, in ThWNT, II, 1935,
pp. 235-258; Álvaro del Portillo,
“Pour Dieu, toute la gloire”, in Una
vida para Dios. Réflexions sur la
figure de Monseigneur Josémaría
Escrivá de Balaguer. Discursos,
Homilías y otros escritos, Madrid,
Rialp, 1992, pp. 223-228.

https://escriva.org/fr/camino/la-gloire-de-dieu/


Paul O'Callaghan

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/dictionnaire-
gloire-de-dieu/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/dictionnaire-gloire-de-dieu/
https://opusdei.org/fr-cm/article/dictionnaire-gloire-de-dieu/
https://opusdei.org/fr-cm/article/dictionnaire-gloire-de-dieu/

	GLOIRE DE DIEU

