
opusdei.org

FORCE

1. La force à la lumière de la
Croix du Christ. 2. Force et
conscience de sa propre
faiblesse. 3. Force et foi : notre
force nous est prêtée. 4. Force
dans la vie ordinaire :
persévérance, patience et
sérénité. Saint entêtement et
sainte intransigeance.

27/10/2023

La force à la lumière de la Croix
du Christ.
Force et conscience de sa
propre faiblesse.

1. 

2. 



Force et foi : notre force nous
est prêtée.
Force dans la vie ordinaire :
persévérance, patience et
sérénité. Saint entêtement et
sainte intransigeance.

L'enseignement de saint Josémaria
sur les vertus est toujours basé sur le
binôme dynamique (essentiellement
chrétien) nature-grâce, humain-
surnaturel, et renvoie, en définitive,
au mystère central de l'Incarnation.
Dans le cas de la vertu de force, le
réalisme de saint Josémaria sur la
condition humaine et la grandeur de
Dieu éclaire sa conclusion selon
laquelle notre force nous est prêtée.
Un homme qui résiste aux difficultés,
insiste pour faire le bien et y
persévère, ce qui est finalement la
Volonté de Dieu, a une volonté forgée
par des actes de ténacité, de patience
et de constance. En général, la vertu
humaine trouve son vrai sens et sa
fin dans la vertu surnaturelle (cf.

3. 

4. 



TANZELLA-NITTI, 1997 p. 372) : dans
le cas précis de la force humaine, on
peut dire qu’elle atteint sa plénitude
lorsqu'elle se situe dans un contexte
surnaturel. Ce n'est qu'alors que le
chrétien peut vivre pleinement la
vertu de force, à la lumière de la foi
et avec la puissance de la Croix du
Christ.

1. La force à la lumière de la Croix
du Christ

Le Catéchisme de l'Église catholique
définit la force comme « la vertu
morale qui assure, dans les
difficultés, la fermeté et la constance
dans la poursuite du bien » (CEC, n.
1808). Et il poursuit : « La vertu de
force rend capable de vaincre la
peur, même de la mort, d'affronter
l'épreuve et les persécutions » (CEC,
n. 1808). La force en tant que don se
distingue de la vertu en ce que la
première ne vient pas de notre effort
aidé par la grâce mais de l'action du



Saint-Esprit, qui prend possession de
l'âme et lui communique un contrôle
spécial sur les puissances intérieures
et les difficultés extérieures. (cf.
TANQUEREY, 1990, p. 701).

Sans diminuer la valeur du martyre,
un acte de force sublime, ou d'autres
difficultés d'une importance
particulière, telles que
l'incompréhension et la calomnie,
qui furent très présentes dans sa vie,
le fondateur de l'Opus Dei a une
approche plus conforme à sa mission
de promouvoir la sanctification de la
vie ordinaire. Il insiste sur l'héroïsme
dans l'accomplissement quotidien du
devoir de chacun comme lieu propre
au fidèle courant pour exercer la
force . Dans sa prédication, saint
Josémaria traite fréquemment de la
résistance aux difficultés que les
chrétiens peuvent rencontrer dans
leur vie : dans ce qui est grand - la
maladie ou la douleur - et dans ce qui
est petit - les piqûres d'épingle



qu’entraîne l'accomplissement du
devoir. Très conscient de la
responsabilité d'une vie spirituelle
solide pour l'accomplissement de la
mission des laïcs dans le monde, on
comprend que saint Josémaria se
tourne vers d'autres synonymes
(endurance, ténacité, persévérance)
et crée même des expressions
nouvelles telles que « saint
entêtement » (cfr F 220 ; AD 131)
pour la lutte ascétique, et « sainte
intransigeance » (cf. C 387 ; S 192)
pour l'apostolat de la doctrine.

Enfin, il est intéressant de souligner
comment saint Josémaria, dans sa
prédication orale et écrite, met en
évidence la force de la femme – plus
robuste dans les moments de douleur
– qui, grâce à cette vertu, pourra
faire tant de choses dans la famille et
dans la société ( voir C 982 ; F 690).

Saint Josémaria enseigne que la force
naît et se fonde sur la foi



surnaturelle, sur la confiance en
Dieu et sur la lumière que le message
chrétien jette sur l'existence. Si la
force nous permet d'affronter les
difficultés et d'accepter la douleur, la
foi nous donne le sens profond de la
souffrance. Un point de Sillon illustre
cette doctrine : « Voici la grande
révolution chrétienne : convertir la
douleur en une souffrance féconde ;
faire d'un mal, un bien. Nous avons
dépouillé le diable de cette arme… et,
avec elle, nous conquérons l'éternité
» (S 887). Le chrétien n'a pas peur de
souffrir parce que le Christ en Croix
nous a rachetés dans la souffrance et
en a fait un instrument de co-
rédemption. En surmontant la
douleur, le Christ nous invite à
prendre la Croix pour Le suivre.
Saint Josémaria précise clairement
que la Croix est inséparable de la vie
du chrétien : « en marchant dans les
traces du Maître, pourrais-je me
plaindre si je rencontre la souffrance
comme compagne de route ?



» (Chemin de Croix, Ière Station). C'est
pourquoi, dans sa prédication,
grandir en force est inséparable de
grandir en vie de prière, de se
tourner vers le Christ, d'être
contemplatif. Ainsi, il recommande
la dévotion du Chemin de Croix pour
trouver la force : « Le Chemin de
Croix. — Voilà une dévotion forte et
riche de sève spirituelle ! Puisses-tu
t’habituer à parcourir en pensée ces
quatorze stations de la Passion et de
la mort du Seigneur, les vendredis. —
Je t’assure que tu y puiseras de la
force pour toute la semaine » (C 556).

2. Force et conscience de sa propre
faiblesse

Une condition indispensable pour
être fort, comme le prêchait saint
Paul, est la conviction de sa propre
faiblesse. Saint Josémaria reflète cela
dans un point de Chemin : «
Reconnais humblement ta faiblesse
pour pouvoir dire avec l’Apôtre : 



Cum enim infirmor, tunc potens sum,
c’est quand je suis faible que je suis
le plus fort » (C 604) . Cela conduit à
une force humble, nourrie de la
prière et de la relation avec le Christ.
L'expérience répétée de nos chutes
nous conduit précisément à ne
chercher la force que dans le
Seigneur, en nous faisant petits par
l'humilité. Un point de Forge le dit : «
Prie avec confiance, comme le
psalmiste : « Seigneur, tu es mon
refuge et ma force, j’ai confiance en
toi ! » Je te garantis qu’il te
préservera des embûches du «
démon de midi » — dans les
tentations et... dans tes chutes ! —
alors que l’âge et les vertus auraient
dû avoir mûri en toi, alors que tu
devrais bien savoir maintenant qu’il
n’y a de Force qu’en Lui » ( F 307).

Les larmes sont parfois signe de
faiblesse, mais aussi d’une
souffrance qui, tout en étant dure, est
pleinement acceptée. En ce sens,



elles sont compatibles avec la vertu
de force. Dans l'homélie Vertus
Humaines, nous lisons : « Le fort
souffre parfois, mais il résiste ; il
pleure peut-être, mais il boit ses
larmes » (AD 77). Dans un des points
de méditation de la première station
de Chemin de Croix, saint Josémaria
parle à nouveau de gémir ou de
pleurer au milieu de la souffrance et
fait ressortir, dans ce contexte, un
abandon total : « Jésus prie dans le
jardin : Pater mi (Mt 26, 39), Abba,
Pater ! (Mc 14, 36). Dieu est mon
Père, même s'Il m'envoie des
souffrances. Il m'aime tendrement,
alors même qu'Il me blesse. (...) [La
souffrance] sera le meilleur signe de
ma filiation, puisqu'Il me traite
comme son Divin Fils. Et alors,
comme Lui, je pourrai gémir et
pleurer, tout seul, dans mon
Gethsémani ; mais, prostré la face
contre terre et reconnaissant mon
néant, je ferai monter vers le
Seigneur un cri sorti du fond de mon



âme : Pater mi, Abba, Pater, ... fiat ! »
» (Chemin de Croix, Ière Station).

La prémisse pour que les larmes
aient un sens est liée à la filiation
divine. Ce sont les larmes d'un enfant
qui cherche refuge et force en Dieu
son Père. « Je me console à la pensée
que seules les bêtes ne pleurent pas :
nous les hommes, nous les enfants de
Dieu, nous pleurons » (AD 161). Le
fort, s'il pleure, ne craint pas les
larmes car sa conscience d'être un
enfant de Dieu est solide. C'est
l'humilité et la contrition, s'il y a des
chutes, qui transformeront la
faiblesse humaine en force divine (cf.
Chemin de Croix, VIIème Station).
Pour cette raison, il affirme que les
hommes pleurent aussi, et ajoute que
ce n'est pas un signe de manque de
force. « Tu pleures ! — N’aie pas
honte. Pleure. Oui, les hommes
pleurent aussi, (...) Par ces larmes,
brûlantes et viriles, tu peux purifier



ton passé et rendre surnaturelle ta
vie actuelle » (C 216).

3. Force et foi : notre force est
prêtée

Dans un point de Chemin, il affirme :
« Toute notre force nous est prêtée
» (C 728). La force d'un enfant de
Dieu est humble précisément parce
qu'il sait qu’elle lui est prêtée. Le prêt
se fait dans et pour la vie théologale
du chrétien. On peut dire aussi qu'en
éprouvant cette vertu comme prêtée,
on voit d'une certaine manière
l'action de l'Esprit Saint qui donne
son don de force à l'âme docile et
humble (cf. BURKHART - LÓPEZ, II,
2011, pp. 482-83). On retrouve ici la
conscience de la filiation divine, mais
aussi la fraternité comme source de
force. La charité chrétienne,
humaine et surnaturelle, est un
refuge pour trouver la force dans la
fatigue du voyageur. Il l'écrit ainsi
dans Forge : « Si tu sais aimer les



autres et diffuser autour de toi cette
affection, qui n’est autre que la
charité du Christ, toute de finesse et
d’attentions délicates, vous pourrez,
vous tous, vous appuyer les uns sur
les autres. Et celui qui sera sur le
point de tomber se sentira soutenu —
et entraîné — par cette force
fraternelle, afin d’être fidèle à Dieu
» (F 148). Les autres nous donnent
aussi de la force et nous, malgré
notre néant, pouvons être une force
pour les autres : « C’est ce que nous
sommes, toi et moi, bien conscients
de notre faiblesse, du fait que nous
ne valons rien ; mais, avec la grâce
de Dieu et notre bonne volonté, nous
sommes un collyre ! Pour éclairer,
pour communiquer notre force aux
autres et à nous-mêmes » (F 370). La
force d'un enfant de Dieu est prêtée,
soutenue par la force de la filiation et
de la fraternité.

4. Force dans la vie ordinaire :
persévérance, patience et sérénité.



Saint entêtement et sainte
intransigeance

Comme nous l'avons déjà dit, saint
Josémaria, conformément à la
lumière qu'il avait reçue pour
éclairer la grandeur de la vie
ordinaire, a largement développé le
sentiment de force dans la vie
quotidienne. Son homélie sur le
Carême, La conversion des enfants de
Dieu, dans Quand le Christ passe,
évoque le réalisme du chrétien, qui
fait face à tout ce que la vie offre : «
Le chrétien est réaliste, d'un réalisme
surnaturel et humain qui discerne
toutes les nuances de la vie : la
douleur et la joie, la souffrance
personnelle et celle d'autrui, la
certitude et le doute, la générosité et
la tendance à l'égoïsme. Le chrétien
connaît tout et il affronte tout, avec
l'énergie et la force d'âme qu'il reçoit
de Dieu » (QCP 60).



Saint Josémaria reconnaît que le
chemin du chrétien, celui de tout
homme, n'est pas facile. « Vivre c’est
affronter des difficultés, ressentir
joies et peines dans son cœur ; et
dans cette forge, l’homme peut
acquérir force, patience,
magnanimité, sérénité » (AD 77).
Dans la vie ordinaire, le chrétien
grandit en force. Plus encore,
l'ascétique chrétienne exige de la
force : endurance et volonté de vivre
les vertus qui définissent le caractère
(cf. S 777). Soulignons-en quelques
aspects :

Persévérance dans le devoir et le
travail. La doctrine de saint
Josémaria sur les vertus a toujours
un fondement humain. Dans le cas
de la force, une volonté tenace est
importante. « Volonté. — Énergie. —
Exemple. — Ce qu’il y a à faire on le
fait… Sans hésiter… Sans
ménagements » (C 11). « Est fort celui
qui persévère dans



l’accomplissement de ce que sa
conscience lui dicte de faire » (AD
77).

Une partie de l'enseignement de saint
Josémaria sur la sanctification du
travail consiste à persévérer et à bien
finir en posant la « dernière pierre »,
quelque chose de typique des
personnes fortes et amoureuses. Il
l'explique ainsi dans Forge : « Le
manque “d’entêtement” surnaturel,
de force pour persévérer dans sa
tâche, pour ne pas s’arrêter avant
d’avoir placé la “dernière pierre”,
c’est une preuve évidente de tiédeur
» (F 489). Le tout dans le contexte
général de sa doctrine sur la
sanctification du travail, qui
implique que cette force dans le
devoir n'est pas d'accomplir le devoir
pour le devoir, mais d'aimer.

Force dans l'exercice de l'autorité.
Saint Josémaria traite d'un autre
domaine qui demande de vivre la



force : celui de l'autorité. Lui-même,
étant fondateur, pasteur et guide
d'âmes, sentait le poids de l'autorité.
Il connaissait la possibilité de se
laisser emporter par le confort ou
une fausse compréhension pour ne
pas exercer le devoir d'enseigner, de
corriger, d'accompagner, d'attendre
et de répéter. C'est pourquoi il peut
dire : « Ce n’est pas faire montre
d’orgueil, mais de force, que de faire
sentir le poids de l’autorité, en
coupant court à tout ce qu’il convient
de corriger, quand
l’accomplissement de la sainte
Volonté de Dieu l’exige » (F 884).

Patience. On lit dans l'homélie Vertus
Humaines : « Celui qui sait être fort
n’est pas mû par la hâte de recueillir
le fruit de sa vertu ; il est patient. La
force nous amène à savourer cette
vertu humaine et divine qu’est la
patience » (AD 78). La patience est en
quelque sorte à la racine de toute
vertu qui implique la force. Le fort



est capable d'attendre parce qu'il est
patient. Il est capable d'attendre car
il est réaliste, il tient compte du
moment et de la durée : « Pour ces
batailles de l’âme, la stratégie est
souvent une question de temps et
consiste à appliquer le remède
adéquat avec patience, avec
obstination » (AD 219) . En même
temps, cette capacité à attendre est
renforcée par la vertu surnaturelle
d'espérance. Saint Josémaria
recommande de faire des actes
d'espérance pour grandir en
patience. Les forts savent attendre et
sont patients car ils mettent leur
confiance dans la puissance de la
grâce de Dieu.

La sérénité, liée à l'ensemble des
vertus cardinales, naît tout d'abord
comme un fruit de la force. Comme
la force, elle concerne ce qui est
difficile et ce qui est bien. La paix au
milieu des difficultés intérieures ou
extérieures manifeste un solide tissu



de vertus humaines et surnaturelles.
Nous trouvons cette idée dans un
point de méditation de Chemin de
Croix : « Sois tranquille. Sois serein...
Dieu a très peu d'amis sur terre. Ne
désire pas quitter ce monde. Ne fuis
pas le poids des jours, même si
parfois ils nous semblent
interminables » (Chemin de Croix,
XIIIème Station). Et dans Amis de
Dieu : « Forts et patients : sereins. (...)
Sereins, ne serait-ce que pour
pouvoir agir de façon intelligente :
celui qui conserve son calme est à
même de penser, de peser le pour et
le contre, d’examiner avec sagesse
les conséquences des actions
projetées. Et ensuite, calmement, il
intervient avec décision » (AD 79).

Ténacité : le saint entêtement dans la
vie intérieure et dans l'apostolat. Un
aspect de la force est la ténacité. En
qualifiant l’entêtement de saint,
Josémaria applique la vertu de force
à la lutte ascétique du chrétien et à



son apostolat : « N’oubliez pas que le
saint n’est pas celui qui ne tombe
jamais, mais celui qui se relève
toujours, humblement et avec une
sainte opiniâtreté » (AD 131). L'image
de l'athlète qui s'entraîne et tâche de
se surpasser est très efficace pour
illustrer cet aspect particulier de la
vertu. « Le vrai sportif ne lutte pas
pour obtenir une seule victoire,
remportée du premier coup. Il se
prépare, il s’entraîne pendant
longtemps, avec confiance et
sérénité : il essaie maintes et maintes
fois et, même s’il ne triomphe pas
tout de suite, il insiste avec
opiniâtreté, jusqu’à ce qu’il ait
surmonté l’obstacle » (F 169). Il
rappelle aussi que la ténacité est
fondamentale dans l'apostolat car, en
général, les âmes ont besoin de
temps et les œuvres apostoliques ne
sortent pas du premier coup.

Sainte intransigeance dans la
doctrine. De saint Josémaria, nous



apprenons à ne rien céder dans les
vérités de foi et à traiter ceux qui ont
tort avec affection et compréhension.
C'est cela être fort dans la foi : « Dans
l'apostolat d'amitié et de confidence,
le premier pas c'est la
compréhension, l'esprit de service,...
et la sainte intransigeance dans la
doctrine » (S 192). Il souligne
l'adjectif « sainte » pour différencier
la vertu du défaut : « Ne confonds
pas la sainte intransigeance avec un
entêtement borné. "Je romps, mais
ne plie pas", affirmes-tu, fier,
quelque peu hautain. — Ecoute-moi
bien : un instrument brisé ne sert
plus à rien ; il laisse le champ ouvert
à ceux dont les compromis apparents
veulent imposer ensuite leur néfaste
intransigeance » (S 606).

Thèmes connexes : Joie ; Audace ;
Croix ; Douleur ; Maladie ; Espoir ;
Lutte ascétique ; Magnanimité ; Vie
ordinaire, Sanctification de la.



Bibliographie : AD 73-93 ; QCP
57-66 ; VC passim Ernst BURKHART -
Javier LÓPEZ Vida cotidiana y
santidad en la enseñanza de San
Josemaría. Estudio de teología
espiritual, II, Madrid, Rialp, 2011, pp.
439-449 ; Cornelio FABRO El temple
de un Padre de la Iglesia, Madrid,
Rialp, 2002 ; Adolphe TANQUEREY
COMPENDIO DE TEOLOGÍA
ASCÉTICA Y MÍSTICA, Madrid,
Palabra, 1990 ; Giuseppe TANZELLA-
NITTI, “Perfectus Deus, perfectus
homo, Riflessioni sull’esemplarità
dell’Incarnazione del Verbo,
nell’insegnamento del Beato
Josemaría Escrivá” Roman. Bolletino
della Prelatura della Santa Croce e
Opus Dei, 25 (1997), pp. 360-381.

Maria Martina REYES



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/dictionnaire-
force/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/dictionnaire-force/
https://opusdei.org/fr-cm/article/dictionnaire-force/
https://opusdei.org/fr-cm/article/dictionnaire-force/

	FORCE

