
opusdei.org

FAMILLE,
SANCTIFICATION DE
LA

1. Tomber amoureux. 2. Des
foyers lumineux et joyeux. 3.
Chasteté matrimoniale. 4.
Transmission de la vie et
éducation des enfants.

30/01/2023

1. Tomber amoureux.

2. Des foyers lumineux et joyeux. 

3. Chasteté matrimoniale. 



4. Transmission de la vie et
éducation des enfants.

Saint Josémaria a diffusé un message
riche sur des réalités aussi anciennes
que l’être humain, la famille, la
relation entre l’homme et la femme,
l’amour humain, la génération et
l’éducation des enfants. Pour lui,
fondé sur un Dieu qui est Amour,
l’amour entre l’homme et la femme
qui conduit au mariage est aussi un
appel divin. C’est une doctrine qui
renvoie à l’Évangile, à
l’enseignement apostolique : « Pour
un chrétien le mariage n'est pas une
simple institution sociale, et encore
moins un remède aux faiblesses
humaines : c'est une authentique
vocation surnaturelle. Un grand
sacrement dans le Christ et dans
l'Église, dit saint Paul (cf. Ep 5, 32)
(...), signe sacré qui sanctifie, action
de Jésus qui envahit l'âme de ceux
qui se marient et les invite à Le
suivre, en transformant toute leur



vie matrimoniale en un chemin divin
sur la terre » (QCP 23).

La prédication de saint Josémaria
commence dans le premier tiers d’un
siècle complexe et crucial, témoin de
profonds changements sociaux et
anthropologiques dont certains ont
directement affecté et affectent
encore le mariage et la famille. La
prédication du fondateur de l’Opus
Dei sur le mariage comme chemin de
sainteté conduit spontanément et
naturellement à révéler la grandeur
de l’amour humain et des deux sujets
qui en font l’expérience : l’homme et
la femme. Ce message fait partie des
lignes fondamentales d’une double
anthropologie, traitée par divers
documents du Magistère – en
particulier la Lettre Apostolique 
Mulieris dignitatem de Jean-Paul II –,
et dont les textes de saint Josémaria,
dès le début, et tout au long de sa vie,
nous offrent une ébauche avec un
style direct qui lui est propre.



Ses mots traduisent le sens profond
de la vie familiale et marquent un
chemin tracé bien avant la crise de la
famille qui a éclaté des années plus
tard, tant sociologiquement
qu’anthropologiquement, ce qui lui
permet de s’appuyer sur des bases de
plus en plus solides. De la conscience
aiguë que le mariage n’est pas une
simple institution, mais une vocation
humaine et surnaturelle
authentique, découlent des
conséquences importantes, parmi
lesquelles on relève que :

– l’amour fait partie de la structure
ontologique de chaque créature et
est, en même temps, une tâche qui
doit être accomplie avec la liberté
personnelle ;

– l’amour conjugal se prolonge, par
sa propre dynamique, dans la
génération et dans l’amour paternel-
filial ;



– les époux sont appelés à s’identifier
dans l’amour conjugal, au sein de
leur propre famille ; chemin par
lequel ils répondent à l’appel divin à
la sainteté ;

– l’amour n’est pas une éventualité,
mais une dimension de l’œuvre de la
création et de toute créature
humaine ;

– la famille n’est pas seulement le
fondement de la coexistence
humaine, mais le lieu où la
personnalité se forme, et où l’on
enseigne et on apprend à aimer et à
servir.

Laissant à d’autres articles du 
Dictionnaire certains aspects – le
mariage comme sacrement, la
dévotion à la Sainte Famille, l’esprit
de la famille comme caractéristique
de la spiritualité de l’Opus Dei ... –
nous nous arrêterons ici à la doctrine
de saint Josémaria sur la famille en
tant que telle, d’un point de vue



anthropologique et théologique.
Commençons par parler d’une réalité
qui est à la base de l’existence même
de la famille, l’amour et le fait de
tomber amoureux.

1. Tomber amoureux

L’utilisation du mot « enamoramiento
» (en français : le fait de tomber
amoureux, de s’éprendre de
quelqu’un) est fréquente dans la
prédication de saint Josémaria. Il le
comprend comme intimement lié au
cœur même de l’amour. Souvent,
dans le langage courant, tomber
amoureux n’a pas une grande valeur,
car considéré comme limité à la
phase initiale des relations entre un
homme et une femme, comme une
émotion superficielle et donc jugée
en elle-même instable et éphémère.
Pour saint Josémaria, c’est un
moment initial mais pas pour autant
éphémère ; il peut être accompagné
d’une énergie intérieure capable



d’impliquer une expérience d’amour
qui englobe tout. « Et quand les
années passeront – maintenant vous
êtes tous très jeunes – n’ayez pas
peur : votre affection ne
s’amoindrira pas, mais grandira. Elle
se fera encore plus enthousiaste, et
redeviendra celle des fiançailles
» (Rencontre à Sao Paulo, Sumaré, 4-
VI-1974, in Des foyers lumineux et
joyeux, p. 36 : AGP, Library, P11). « Tu
seras une amoureuse permanente » :
c’est ce que saint Josémaria
répondait à une femme brésilienne
d’âge moyen, désireuse de maintenir
vive la joie conjugale. Ce n’était pas
seulement un bon augure, mais
l’allusion à une dimension profonde
de l’amour. C’est pourquoi il
affirmait souvent : « Ce qui est
nécessaire pour atteindre le
bonheur, ce n'est pas une vie facile,
mais un cœur plein d'amour » (S
795). C’est une affirmation qui
engage en signifiant la recomposition
de tous les amours dans l’unique



Amour, dans une unité de cœur et de
vie. « Ne l'oublie pas : l'amour de
Dieu ordonne mieux nos affections, il
les rend plus pures, sans pour autant
les diminuer » (S 828).

La réalité est en effet que l’amour
humain, vécu comme un don de soi
total, a la capacité de conduire
l’homme et la femme à la plénitude
de l’humanité. Par conséquent il
possède une énergie qui est moindre
dans les autres relations humaines ;
et on peut dire que tomber
amoureux est une caractéristique de
l’amour, plutôt qu’une de ses phases,
par le fait de faire découvrir à l’être
humain sa vocation à l’amour
conjugal au-delà des limites spatio-
temporelles. C’est pourquoi ce fait ne
se réduit pas à une simple caducité
comme peut l’être la naissance, et ne
perd pas d’importance face à toute la
vie, mais s’ouvre à elle.



Partant de cette riche appréciation
de l’amour humain, saint Josémaria
n’a pas hésité à appliquer également
cette notion de tomber amoureux, de
s’éprendre, à la vie spirituelle, à la
relation entre l’âme et Dieu,
soulignant ainsi soit la profondeur de
l’amour de Dieu pour l’homme, soit
l’intensité et la joie que l’être humain
doit éprouver en sachant que Dieu le
lui manifeste en l’invitant à Lui
rendre la pareille. Ses textes sont
nombreux : « Je vois ta Croix, mon
Jésus, et je jouis de ta grâce : ton
Calvaire nous a valu le Saint-Esprit
en récompense… Et chaque jour, par
amour, tu te donnes à moi — quelle
folie ! — dans la très Sainte Hostie...
Et tu as fait de moi un fils de Dieu ! Et
tu m’as donné à ta propre Mère. Mon
action de grâces n’est pas à la mesure
de tout cela. Ma pensée s’envole :
Seigneur, Seigneur, combien d’âmes
restent loin de Toi ! Dans ta vie,
excite ta soif d’apostolat, pour qu’on
Le connaisse..., et qu’on l’aime, et



qu’on se sente aimé de Lui ! » (F 27).
« Si tu veux éviter la routine dans tes
prières vocales, efforce-toi de les
réciter avec tout l’amour que met
quand il parle pour la première fois
celui qui tombe amoureux..., et
comme si c’était la dernière occasion
que tu avais de t’adresser au
Seigneur » (F 432). « Vis ta foi dans la
joie, bien uni à Jésus-Christ. — Aime
Le vraiment ! — oui, vraiment ! —, et
tu deviendras le protagoniste de la
grande Aventure de l’Amour, car tu
seras de jour en jour plus amoureux
» (F 448). « Les amoureux ne savent
pas se dire adieu : ils se tiennent
toujours compagnie. — Est-ce ainsi
que nous aimons Notre Seigneur, toi
et moi ? » (S 666).

Cet amour profond et vivant pour
Dieu, celui de l’âme qui tombe
amoureuse de Dieu en sachant
qu’elle en est infiniment aimée, est
lumière et force qui donne raison à
la vie du chrétien qu’il soit appelé au



mariage, au sacerdoce, au célibat
apostolique au milieu du monde, ou
à la vie religieuse ou consacrée.

Mais si le fait de tomber amoureux a
une énergie qui ne peut pas se
perdre, il est également vrai que c’est
un moment qui exige d’être protégé
et préservé dans toute sa
composition existentielle comme le
facteur qui donne un sens au
développement des relations
auxquelles il donne naissance. Pour
les époux et ceux qui sont appelés
par Dieu au célibat, être amoureux
devrait être la condition normale de
leur vie : « Je dis constamment à ceux
qui ont été appelés par Dieu à fonder
un foyer, de s'aimer toujours, de
s'aimer de cet amour plein
d'enthousiasme qu'ils se portaient
lorsqu'ils étaient fiancés. Celui qui
pense que l'amour finit quand
commencent les peines et les
contretemps que comporte toujours
la vie, a une bien pauvre conception



du mariage — qui est un sacrement,
un idéal et une vocation. C'est alors
que l'affection se fortifie. L'avalanche
des peines et des contrariétés n'est
pas capable d'étouffer l'amour
véritable : le sacrifice joyeusement
partagé unit davantage » (Entretiens
91). Et, en référence à la vie
spirituelle : « Ne remarques tu pas
que nombre de tes camarades savent
montrer tant de délicatesse et de
sensibilité dans leurs rapports avec
les personnes qu'ils aiment : leur
fiancée, leur femme, leurs enfants,
leur famille... ? — Sois exigeant à
l'égard de toi-même ! et dis leur que
Notre Seigneur ne mérite pas moins :
qu'ils s'appliquent à Le soigner de la
même manière ! Et conseille leur, en
plus, de garder cette délicatesse, cette
sensibilité, mais qu'ils les
manifestent avec Lui et par Lui : ils
parviendront alors, sur cette terre
aussi, à un bonheur dont ils n'ont
jamais rêvé » (S 676).



Tomber amoureux n’est pas
séparable de l’amour qui rend la
raison sage, le sentiment durable et
la volonté forte et déterminée.
L’énergie impliquée dans le fait de
tomber amoureux, unie à l’amour et
soignée jour après jour, permet de
faire face aux difficultés, de
surmonter la douleur, de pratiquer la
patience et de garder vivante
l’espérance. Parce que l’amour est
une énergie constructive et que l’être
humain a été fait pour aimer.

2. Des foyers lumineux et joyeux

L’amour entre un homme et une
femme, celui qui conduit au mariage
et fonde la famille, est une réalité
présente dans les cultures les plus
diverses. Saint Josémaria le recueille
pour le replacer dès le début de sa
prédication dans un contexte non
seulement chrétien, mais
vocationnel : « Tu ris parce que je te
dis que tu as la “ vocation du mariage



” ? — Eh bien, tu l’as. Et c’est bel et
bien une vocation. Mets-toi sous la
protection de saint Raphaël pour
qu’il te conduise dans la chasteté
jusqu’au bout du chemin, comme il
guida Tobie » (C 27). Ce « bout du
chemin » est d’abord le mariage par
lequel l’homme et la femme se lient
l’un à l’autre. Et puis, la famille : les
enfants et le déroulement de la vie
avec toutes ses implications.

La famille est le fondement de la
coexistence humaine. Le terme «
famille » fait référence à l’idée de
personne et de relation. Saint
Josémaria en parle en recourant
fréquemment au mot « foyer » qui
atteint dans sa prédication la valeur
de « lieu théologique », de noyau
conceptuel qui conduit à un
approfondissement de ce qu’est la
famille. La famille se réfère, en effet,
à la réalité d’un chez soi ou d’un
foyer gage de sécurité et d’accueil.
Cela était déjà été pointé par la



culture grecque classique qui se
référait à la maison comme la
conjonction d’un élément masculin ‒
oikòs ‒, la forte poutre qui soutient le
plafond, et un élément féminin ‒ 
eschàra ‒, le lieu central du séjour
sous le toit. Dans tous les cas, il est un
fait que la maison est bien plus qu’un
lieu matériel et inerte ; c’est une
image non seulement des gens qui
l’habitent, mais de leur relation ;
seule la maison crée et exprime
l’intimité, l’acceptation et l’accueil.

En parlant de « foyer » au singulier et
au pluriel saint Josémaria initie son
auditeur à une réalité concrète et
vivante. Il place non pas devant un
monde d’idées pures et de principes
abstraits, mais devant un espace où
l’amour se manifeste dans les gestes
les plus simples et les plus
quotidiens, où l’on connaît la joie et
l’espérance, mais aussi la fatigue et la
douleur, et où on les surmonte grâce
à l’amour, à un amour d’où jaillit une



volonté d’être ensemble qui se
confirme quotidiennement.

Dans un foyer, tout est fait pour la
vie : les tâches matérielles
quotidiennes sont parallèles aux
tâches spirituelles et aux grands
idéaux, et les expriment fidèlement.
Le travail domestique revêt donc une
importance nouvelle, porteuse
d’amour et de délicatesse mais aussi
de travail bien fait, de compétence
professionnelle : le travail
domestique est un métier et « quel
métier spécialisé ! Parce vous devez
vous y connaître en diététique, (...)
avoir le sens artistique (...) ; et cette
grâce féminine de rendre accueillant
un coin de la maison où le mari,
quand il rentre fatigué, retrouve des
forces. (...) Pensez-vous qu’il s’agisse
d’un métier de peu d’importance ?
» (Rencontre à Buenos Aires, Teatro
Coliseo, 23-VI-1974 : AGP, P11, p. 37).
Nettoyer la maison, préparer la
nourriture, créer un environnement



serein – tâches auxquelles la femme
et le mari peuvent et doivent
contribuer – aident à rendre présents
la gratuité, l’affection et la relation
avec Dieu dans le rythme ordinaire
de la vie : des actes qui deviennent
pour saint Josémaria les devoirs
premiers des époux et une
expression concrète d’amour et de
fidélité, véhicule de pardon et
chemin vers la paix. Et tout cela, non
pas comme le résultat d’une
sentimentalité naïve, mais en
sachant que l’amour, comme tout ce
qui est humain, est aussi fait de
poussière et de boue.

Car dans le développement d’une
famille, il peut aussi y avoir des
difficultés et des moments
d’incompréhension. Saint Josémaria
ne le cache pas, mais invite à les
surmonter avec amour ; avec un
amour qui se réfère à Dieu, qui est
Amour, et qui a mis dans l’être
humain la capacité d’aimer de sorte



que les querelles éventuelles
s’achèvent dans une affection plus
profonde. Et il insiste pour qu’elles
n’aient pas d’impact négatif sur la vie
des conjoints ou celle des enfants.
D’où un conseil qu’il répétait
fréquemment aux personnes
mariées : « Que les parents ne se
disputent jamais devant leurs
enfants ; il suffit, pour cela, qu'ils en
conviennent d'un mot, d'un regard,
d'un geste. Ils auront tout loisir de se
fâcher par la suite, et plus
calmement, s'ils ne sont pas capables
de l'éviter. La paix conjugale doit
être l'ambiance de la famille car elle
est la condition indispensable à une
éducation profonde et efficace. Que
les enfants voient dans leurs parents
un exemple de dévouement, d'amour
sincère, d'aide mutuelle, de
compréhension, et que les petitesses
de la vie quotidienne ne leur cachent
pas la réalité d'un amour qui est
capable de surmonter n'importe quoi
» (Entretiens 108).

https://fr.escrivaworks.org/book/entretiens/point/108
https://fr.escrivaworks.org/book/entretiens/point/108


Parfois, lorsqu’il parlait à des fiancés
et à des époux, il leur disait qu’ils
devaient s’aimer y compris avec
leurs défauts (cf. Entretiens 108). «
Aimer quelqu’un avec ses défauts »
conduit à prendre conscience que
l’amour ne peut pas s’auto-limiter : il
est appelé à surmonter les difficultés
et les crises, et même les erreurs sans
se laisser dominer par elles, mais au
contraire en les dominant pour
grandir dans l’amour et dans le don
de soi. « À ceux d’entre vous qui sont
mariés, je vous félicite mais je vous
dis de ne pas épuiser votre amour,
d’essayer toujours d’être jeunes, de
vous garder entièrement l’un pour
l’autre, de vous aimer tellement que
vous aimez les défauts du conjoint
tant qu’ils ne sont pas une offense à
Dieu. (...) Et s’ils l’étaient, avec
affection, petit à petit, vous pouvez
les faire changer (...). Quand vous
aimerez comme cela, vous aurez
appris à aimer » (Rencontre à

https://fr.escrivaworks.org/book/entretiens/point/108
https://fr.escrivaworks.org/book/entretiens/point/108


Valence, Guadalaviar, 18-XI-1972 :
AGP, P11, pp. 20-21).

C’est là que l’importance que Saint-
Josémaria accorde aux femmes par
rapport à la vie familiale prend tout
son sens. « Vous êtes des
psychologues », leur a-t-il dit à
plusieurs reprises, « le bonheur
dépend de vous » (Catéchèse en
Amérique I, 1974 : AGP, Biblioteca,
P05). En parlant ainsi, il allait bien
au-delà de la simple affirmation de
l’égale dignité de l’homme et de la
femme pour souligner l’une des
caractéristiques structurelles de la
féminité : l’attitude particulière de
remarquer le concret, et le concret
aussi dans l’amour. La qualité de «
psychologue » qu’il attribue aux
femmes évoque, en effet, une
capacité particulière à comprendre
l’autre, à l’écouter et aussi à
l’emmener avec simplicité et sans le
faire remarquer, vers une
profondeur toujours plus grande



dans l’amour et dans l’expérience
qu’implique la vie du foyer.

3. Chasteté matrimoniale

La chasteté dont parle saint
Josémaria est toujours une vertu qui
présuppose l’amour et qui est mise à
son service : « La chasteté — celle
que chacun vit selon son état:
célibataire, marié, veuf, prêtre — est
une affirmation triomphante de
l'amour » (S 831).

La chasteté matrimoniale est
l’affirmation de l’homme et de la
femme qui s’aiment et se donnent
entièrement l’un à l’autre. La
chasteté soutient la nature et lui
permet de s’exprimer pleinement, ou
en d’autres termes, d’une manière
vraiment humaine. Par conséquent,
comme le corps, l’esprit, l’intelligence
et les sentiments, la sexualité
nécessite également de l’attention et
des soins pour être assumée et vécue
correctement. Elle exige donc



toujours de la délicatesse et, à
certains moments, le maintien ou le
contrôle des sens et la mortification,
mais on ne peut pas parler de
renoncement ou déni, mais bien
d’attention et de soin qui, comme
toute autre réalité humaine,
impliquent parfois un effort ; mais
c’est un effort qui sert et renforce
l’amour, c’est-à-dire qu’il en vaut la
peine.

La prédication de saint Josémaria
contraste avec le dualisme esprit-
matière qui a été présent à tant de
moments de l’histoire de la pensée et
de la culture. Ses paroles montrent
que la sexualité est intégrée dans
l’unité de la personne : « L’amour est
une chose tangible : c’est l’âme,
l’esprit, la conversation, le caractère,
l’intelligence... Et le corps aussi, mes
filles. Vous devez donc prendre soin
de votre corps ; sachant aussi que,
sinon, vous offensez votre mari, et lui
vous offense » (Rencontre à Buenos



Aires, Teatro Coliseo, 23-VI-1974 :
AGP, P11, pp. 47-48).

La chasteté conjugale – comme toute
vertu – est une qualité de l’amour,
bien qu’elle puisse avoir des
manifestations différentes. « Les
personnes mariées doivent vivre la
chasteté du mariage, de sorte qu’elles
s’aiment mutuellement – la femme le
mari et le mari la femme – selon la
loi naturelle et la loi divine ; et ils
restent chastes, en s’aimant
beaucoup » (Rencontre à Caracas, 
Altoclaro, 11-II-1975 : AGP, P11, p.
22). « Je vous dis : Aimez-vous ! Soyez
ensemble ! Connaissez-vous !
Respectez-vous mutuellement !
comme si chacun était un trésor
appartenant à l’autre » (ibid. : AGP,
P11, p. 18). La chasteté, comme tout
autre aspect de la nature humaine,
implique un processus de croissance
et de maturation qui suppose d’être
attentif et de lutter contre le péché



qui dévalorise la sexualité dont la
chasteté est une défense.

« Jésus aime l’amour humain,
l’amour noble et pur, le vôtre, celui
de mes parents, celui que je bénis des
deux mains parce que je n’en ai pas
quatre » (Rencontre à Barcelone, 
IESE, 27-XI-1972 : AGP, P11, p. 94).
« [L’]amour humain n'est pas
simplement une chose permise,
tolérée, à côté des véritables activités
de l'esprit, comme on pourrait le
déduire des faux spiritualismes (...).
L'amour, qui conduit au mariage et à
la famille, peut être également un
chemin divin, un chemin de
vocation, un chemin merveilleux,
une voie qui aboutit à l'engagement
total envers notre Dieu » (Entretiens
121). « Dans d’autres sacrements, la
matière est le pain, le vin, l’eau... Ici,
ce sont vos corps. (...) Je vois le lit
conjugal comme un autel : la matière
du sacrement est là » (Rencontre à
Pampelune, Universidad de Navarra,



1967 : AGP, P03, XII-1967, pp. 73-74).
Décrire le lit conjugal, pôle de
l’amour conjugal, comme un « autel »
est sans doute une expression
audacieuse, mais une conséquence
logique de l’anthropologie révélée
qui proclame que l’homme et la
femme s’unissent au point de
constituer une seule chair, non plus
deux mais une seule (cf. Gn 2, 24 ; Mc
10, 8), et qui fait de la relation entre
mari et femme une image de la
relation entre le Christ et l’Église (cf.
Ep 5, 23).

Cette réalité profonde donne une
cohérence aux dimensions éthiques
et juridiques comme aux dimensions
sociologiques. La famille en tant que
carrefour de relations (conjugales,
maternelles, paternelles, filiales)
trouve dans l’amour sa règle
originelle et fondamentale ; elle
présuppose l’amour des époux et
reçoit l’énergie vitale de l’amour qui,
se projetant dans le temps, transmet



la vie et donne la stabilité à la
famille.

4. Transmission de la vie et
éducation des enfants

L’union matrimoniale entre un
homme et une femme est orientée
par sa nature même vers la
transmission de la vie, vers
l’apparition d’enfants. Écrivant à un
moment culturel où la mentalité
antinataliste et contraceptive se
répandait, saint Josémaria a
fortement souligné que le mariage
devait être naturellement ordonné à
la procréation. « Je bénis les parents
qui accueillent avec joie la mission
que Dieu leur a confiée et ont
beaucoup d'enfants. Et j'invite les
couples à ne pas tarir les sources de
la vie, à avoir le sens du surnaturel et
le courage qu'il faut pour bien élever
une nombreuse famille, si Dieu la
leur envoie » (Entretiens 94).



Saint Josémaria n’ignore pas qu’il y a
des couples qui ne pourront pas
avoir d’enfants : plus encore, il s’y
réfère en diverses occasions pour
indiquer qu’ils ne doivent pas voir
cette réalité comme une malédiction
ou une punition, mais comme un
signe de Dieu qui les pousse « à faire
de leur vie un service chrétien
généreux, un apostolat différent de
celui qu'ils auraient réalisé avec
leurs enfants, mais tout aussi
merveilleux » (Entretiens 96). Il
n’ignore pas non plus qu’il existe des
situations dans lesquelles un mariage
potentiellement fécond peut
considérer, en toute bonne
conscience, qu’à un moment donné,
Dieu ne leur demande pas d’avoir un
autre ou d’autres enfants (cf. 
Entretiens 94-95). Mais il est
résolument et clairement opposé à la
mentalité et à la praxis
contraceptives, à la tendance à « tarir
les sources de la vie », pour
reprendre la phrase citée plus haut.



C’est-à-dire à empêcher que la
sexualité soit ordonnée à la
transmission de la vie, adultérant
ainsi sa nature et donc celle de la
relation naturelle entre l’homme et
la femme. Ses expressions à cet égard
sont non seulement déterminées,
mais surtout fortes. « Les théories
qui font de la limitation des
naissances un idéal ou un devoir
universel ou simplement général,
sont criminelles, antichrétiennes et
infrahumaines » (Entretiens 94). Un
peu plus loin, dans cette même
interview, il affirme : « Le véritable
amour mutuel dépasse la
communauté du mari et de la femme
et s'étend à ses fruits naturels : les
enfants. L'égoïsme, au contraire, finit
par rabaisser cet amour à la simple
satisfaction de l'instinct et détruit la
relation qui unit parents et enfants
» (ibid.).

La bonne relation entre mari et
femme, parents et enfants conduit à



faire une réalité de cet idéal de «
foyers lumineux et joyeux » auquel
nous avons fait référence
précédemment. Les parents voient
en leurs enfants une prolongation
d’eux-mêmes ; et plus encore, les
enfants sont le don de Dieu qui
illumine leur vie, même si parfois
cela exige non seulement de la
générosité, mais aussi des sacrifices.
Et les enfants voient chez leurs
parents ceux à qui ils doivent la vie
avec l’affection qui leur fait voir que
la vie est dotée de valeur et de sens ;
c’est pourquoi ils se sentent enclins à
rendre la pareille, comme l’exige le
quatrième commandement du
Décalogue (l’amour des parents) que
saint Josémaria décrit comme « le
très doux précepte » (F 21 ; Entretiens
101).

Il est du devoir des parents de veiller
à l’éducation de leurs enfants.
L’éducation est un processus
quotidien, réalisé dans une

https://fr.escrivaworks.org/book/entretiens/point/101
https://fr.escrivaworks.org/book/entretiens/point/101
https://fr.escrivaworks.org/book/entretiens/point/101


atmosphère familiale d’acceptation
et d’affection qui permet à l’enfant
de faire mûrir sa propre humanité.
La première condition pour qu’elle
soit efficace – au-delà des limites de
chaque parent – réside dans la
dynamique de la relation amoureuse
entre époux, mari et femme.
Connaître, apprendre de l’exemple
de ses propres parents, comment on
est une femme et comment on est un
homme, la valeur de la différence
dans l’égalité, est d’une grande
importance.

La pédagogie familiale trouve dans
son expérience concrète d’amour les
critères capables de produire des
règles qui respectent et libèrent les
potentialités de chacun. Un jeune
couple – l’auteure de cet article peut
en témoigner – avait demandé à saint
Josémaria comment aborder
l’éducation dans la foi de leur petite
fille. La réponse fut immédiate,
presque pressante : « Aimez-vous



beaucoup ; car à travers votre amour
elle pourra entrevoir l’amour de
Dieu ». La réalité d’un amour vécu en
toutes circonstances et à tous les
moments de la vie laisse une trace
profonde. L’union des époux, l’aide
qu’ils s’apportent, leur lutte
personnelle pour surmonter les
difficultés de la coexistence, leur
dépendance à Dieu – présent dans
leur foyer – sont les fondements de la
pédagogie de saint Josémaria, le
noyau à partir duquel rayonnent les
critères éducatifs.

L’éducation des enfants est le devoir
des deux parents et non la tâche d’un
seul d’entre eux. La considération
que saint Josémaria offrait souvent
aux parents – « l’affaire la plus
importante de la famille ce sont vos
enfants » – souligne une hiérarchie
de valeurs décisive. Dans la pratique
quotidienne, chacun des époux fera
face à ce devoir avec ses propres
ressources, manifestant toute la



richesse des nuances que la
complémentarité entre l’homme et la
femme implique. De ce noyau
jaillissent les conseils que saint
Josémaria donnait aux parents et
dont nous offrons une sélection ci-
dessous :

– Faites preuve de confiance : «
Traitez-les comme vous auriez aimé
être traité quand vous aviez leur âge.
Surtout, avec une confiance extrême.
Il vaut mieux être trompés une fois
plutôt qu’ils pensent que vous ne les
aimez pas assez, que vous n’avez pas
confiance en eux. Laissez-vous
tromper parfois ! » (Réunion à Porto, 
Enxomil, 31-X-1972 : AGP, P11, p. 117).

– Maintenir dans l’environnement
familial une atmosphère d’harmonie
et de sérénité d’où émergera une
attitude de confiance chez les enfants
qui les amène à percevoir que la
famille est un port sûr, un lieu
approprié pour se préparer à



affronter la vie. « Le problème de la
liberté dépend beaucoup des
parents. (...) Il vaut mieux être
compréhensif mais pas au point que
les enfants ne fassent que ce qu’ils
veulent. (...) J’insiste : traitez-les avec
affection, avec beaucoup d’affection ;
ne résolvez rien avec des gifles. Il
faut leur expliquer les choses
pédagogiquement, avec une
pédagogie chrétienne, afin qu’ils les
comprennent dès leur plus jeune âge,
petit à petit » (Rencontre à
Pampelune, Belagua, 8-X-1972 : AGP,
P11, pp. 72-73).

– Promouvoir la liberté et la
responsabilité : « Devenez amis, bons
amis de vos enfants ; avec cette
amitié et avec l’autorité des parents,
donnez-leur des conseils opportuns.
(...) Soyons condescendants autant
qu’un chrétien peut l’être. (...)
Ensuite, laissez vos enfants
tranquilles. Ne leur donnez pas une
liberté de libertinage, mais respectez-



les » (Réunion à Barcelone, 
Castelldaura, 28-XI-1972 : AGP, P11, p.
74). Un respect qui devrait se
manifester d’une manière
particulière dans le choix de leur
état, sur lequel on peut donner des
conseils mais en reconnaissant la
liberté qui est la leur de prendre une
décision qui engage toute leur vie
dans le mariage ou le célibat, le
sacerdoce ou la vie consacrée. « Fais
écho à ma voix : si Dieu demande
leurs enfants à des parents, ce n’est
pas un sacrifice pour eux ; pas plus
que ce n’est un sacrifice de Le suivre
pour ceux que le Seigneur appelle.
Bien au contraire, c’est un honneur
immense, un motif de grand, de saint
orgueil, le signe d’une prédilection,
une marque d’affection toute
particulière que Dieu a manifestée à
un moment donné, mais qui était
dans son esprit de toute éternité » (F
18).



– Répondre avec sincérité aux
questions et aux doutes des enfants,
même quand ils sont encore petits,
en transmettant la vérité toujours
d’une manière appropriée à la
capacité de l’enfant, mais sans jamais
manquer d’être véridique : « Rendez-
les loyaux, sincères, n’ayant pas peur
de vous dire les choses. Pour cela,
soyez loyal envers eux, traitez-les
comme s’ils étaient des adultes, en
vous accommodant de leurs besoins
et de leur situation d’âge et de
caractère. Soyez leurs amis, soyez
bons et nobles avec eux, soyez
sincères et simples » (Rencontre à
Jerez de la Frontera, Pozoalbero, 12-
XI-1972 : AGP, P11, p. 75).

Thèmes connexes : Devoirs d’État ;
Fraternité ; Mariage ; Sainte Famille.

Bibliographie :Entretiens 45, 89-108, 
121-123 ; QCP 22-30 ; Benoît XVI.
Lettre Encyclique Deus caritas est
2005 ; Jean-Paul II, Lettre. Ap. 

https://fr.escrivaworks.org/book/entretiens/point/45
https://fr.escrivaworks.org/book/entretiens/point/45
https://fr.escrivaworks.org/book/entretiens-matieres-7.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/entretiens-matieres-8.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-matieres-3.htm


Mulieris dignitatem 1988 Id. Homme
et femme, Il les créa. L’amour humain
sur le plan divin, Madrid, 
Christiandad, 2000 Un message
toujours d’actualité. Actes du Congrès
universitaire du Cône Sud « Vers le
centenaire de la naissance du
bienheureux Josemaría Escrivá »,
Buenos Aires, Universidad Austral,
2002 ; Javier Echevarría, « La famille
dans les enseignements de saint
Josémaria Escrivá de Balaguer », in 
Congrès International Famille et
Société, Barcelone, Publicaciones de
la Universitat Internacional de
Catalunya, 2008, pp. 7-12 ; Ernst
Burkhart - Javier López Vie
quotidienne et sainteté dans
l’enseignement de saint Josémaria.
Étude de Théologie Spirituelle III,
Madrid, Rialp, 2013, pp. 223-234 ; José
Luis Illanes, « Le mariage et la
famille dans l’histoire du salut.
Considérations sur les enseignements
de saint Josémaria Escrivá de
Balaguer », dans Enrique Molina -



Tomás Trigo (eds.) Mariage, famille,
vie. Hommage au Prof. Dr. Augusto
Sarmiento, Pampelune, EUNSA, 2011 ;
Alfonso Méndiz - Juan Ángel Brage
(éd.) Un amour toujours jeune.
Enseignements de saint Josémaria sur
la famille, Madrid, Palabra, 2003 ;
Francisca Quiroga (éd.) Travail et
éducation, GVQ, VII passim ; Augusto
Sarmiento, « Le mariage, vocation
chrétienne. Sur l’homélie éponyme
du Bienheureux Josémaría Escrivá »,
dans José Luis Illanes et al. Le
chrétien dans le monde. A l’occasion
du centenaire de la naissance du
bienheureux Josemaría Escrivá
(1902-2002). XXIII Symposium
international de théologie de
l’Université de Navarre, Pampelune,
Service des publications de
l’Université de Navarre, 2003, pp.
347-365.

Marta Brancatisano



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/dictionnaire-
famille-sanctification-de-la/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/dictionnaire-famille-sanctification-de-la/
https://opusdei.org/fr-cm/article/dictionnaire-famille-sanctification-de-la/
https://opusdei.org/fr-cm/article/dictionnaire-famille-sanctification-de-la/

	FAMILLE, SANCTIFICATION DE LA

