
opusdei.org

EUCHARISTIE

1. l'Eucharistie, don de la
Trinité. 2. la Sainte Messe,
centre et racine de la vie du
chrétien. 3. Le culte d'adoration
du Christ présent dans
l'Eucharistie. 4. l'Eucharistie,
vie dans le Christ et
transformation du monde.

24/10/2023

1. l'Eucharistie, don de la Trinité.

2. la Sainte Messe, centre et racine de
la vie du chrétien.



3. Le culte d'adoration du Christ
présent dans l'Eucharistie.

4. l'Eucharistie, vie dans le Christ et
transformation du monde.

La Sainte Eucharistie occupe une
position centrale dans les
enseignements et la vie de saint
Josémaria. Son enseignement,
enraciné dans la Sainte Écriture,
dans la Tradition vivante de l'Église
et dans une profonde expérience
personnelle, embrasse toutes les
dimensions du Mystère
Eucharistique.

1. L'Eucharistie, don de la Trinité

Saint Josémaria, dans son homélie 
L'Eucharistie, Mystère de foi et
d'amour, nous présente le Mystère
Eucharistique en ces termes : « le
Dieu de notre foi n'est pas un être
lointain, qui contemple avec
indifférence le sort des hommes :
leurs aspirations, leurs luttes, leurs



angoisses. C'est un Père qui aime ses
enfants au point d'envoyer le Verbe,
Seconde Personne de la Très Sainte
Trinité, pour que, en s'incarnant, Il
meure pour nous et nous rachète.
C'est ce même Père aimant qui nous
attire maintenant doucement vers
Lui, par l'action du Saint-Esprit qui
habite en nos cœurs. La joie du Jeudi-
Saint vient de là : du fait de
comprendre que le Créateur a
débordé d'affection pour ses
créatures. Notre Seigneur Jésus-
Christ, comme si toutes les autres
preuves de la miséricorde n'avaient
pas été suffisantes, institue
l'Eucharistie pour que nous puissions
L'avoir toujours près de nous et
parce que ‒ dans la mesure où nous
pouvons comprendre ‒ poussé par
son Amour qui pourtant n'a besoin
de rien, Il ne veut pas se passer de
nous. La Trinité s'est éprise de
l'homme, élevé à l'ordre de la grâce
et fait à son image et ressemblance
(Gn 1, 26) ; Elle l'a racheté du péché



du péché d'Adam qui est retombé sur
toute sa descendance et des péchés
personnels de chacun ‒ et Elle désire
vivement demeurer dans notre âme
(...). Ce courant trinitaire d'amour
pour les hommes se perpétue d'une
manière sublime dans l'Eucharistie
» (QCP 84-85).

À l'origine de l'Eucharistie, il y a
l'amour de Dieu pour les hommes.
Un amour, nous dit saint Josémaria,
qui naît dans l'intimité trinitaire de
Dieu et qui, passant par l'Incarnation
du Verbe et le sacrifice rédempteur
de la Croix, se rend présent, «
perpétué de façon sublime », dans
chaque célébration eucharistique. En
effet, l'Eucharistie nous montre et
nous rend participants de l'amour du
Père qui, dans son dessein de salut, a
envoyé son Fils unique dans le
monde et l'a livré à la mort sur la
Croix pour nous libérer du pouvoir
du péché (cf. Jn 3, 16-17). Il nous
montre et nous offre l'amour du Fils,



le Pain descendu du ciel, qui, en
obéissant à la Volonté du Père, a
donné sa vie pour nous (cf. Jn 6,
32-38 ; Mt 26, 28). Il nous révèle et
nous communique l'amour de
l'Esprit Saint par lequel le Verbe s'est
fait chair (cf. Mt 1,20 ; Lc 1,35), et
continue à être présent parmi nous
dans chaque célébration de
l'Eucharistie, nous offrant sa chair
vivifiée par l'Esprit (cf. Jn 6,51-57.63).
C'est pourquoi le fondateur de l'Opus
Dei affirme : « Toute la Trinité est
présente dans le sacrifice de l'autel.
Par la volonté du Père, avec la
coopération du Saint-Esprit, le Fils
s'offre en oblation rédemptrice
» (QCP 86).

De cette action de la Trinité qui rend
possible la présence sacramentelle
de la Personne de Jésus-Christ et son
sacrifice rédempteur, découle un
torrent inépuisable de dons
salvateurs pour l'Église et pour toute
l'humanité. Saint Josémaria le dit



ainsi : « L'amour de la Trinité pour
les hommes fait que, de la présence
du Christ dans l'Eucharistie, naissent
pour l'Église et pour l'humanité
toutes les grâces » (QCP 86). C'est de
là, de ce « courant d'amour trinitaire
» que nous offre le Saint-Sacrement,
que vient la force qui permet aux
chrétiens de vivre dans le Christ,
animés par un seul Esprit, comme les
enfants d'un seul Père, aimant
jusqu'au don total de soi, pleinement
engagés dans la construction de
l'Église et la transformation du
monde selon le plan de Dieu. C'est
pourquoi saint Josémaria a souvent
exhorté ses auditeurs à être des «
âmes d'Eucharistie », selon sa propre
expression, c'est-à-dire à vivre en
union avec le Christ, présent dans le
Saint-Sacrement, en attendant tout
de Lui, surtout dans la lutte pour la
sainteté personnelle et dans la tâche
d'amener tous les hommes à Dieu : «
Sois une âme eucharistique ! — Si le
tabernacle est au centre de tes



pensées et de tes espérances, mon
fils, comme ils seront abondants les
fruits de sainteté et d’apostolat que
tu récolteras ! » (F 835).

Ces considérations sur le plan
salvifique de la Trinité et la grandeur
du don de l'Eucharistie lui
permettent de conclure : « La Sainte
Messe nous place ainsi devant les
mystères essentiels de la foi, car elle
est le don de la Trinité à l'Église. On
comprend ainsi que la Messe soit le
centre et la racine de la vie
spirituelle du chrétien » (QCP 87).
Examinons ce dernier point plus en
détail.

2. La Sainte Messe, centre et racine
de la vie du chrétien

Cette expression, « la Sainte Messe
est le centre et la racine de la vie du
chrétien », apparaît fréquemment
dans la prédication orale et écrite du
fondateur de l'Opus Dei. Dans le texte
que nous venons de citer, il nous



explique lui-même la raison de la
centralité de l'Eucharistie, et sa
valeur fondatrice dans la vie
chrétienne : pour tout ce qu'elle
contient et dont elle nous fait
participer.

Chaque fois que l'Église célèbre
l'Eucharistie, le Seigneur se rend
présent dans les signes sacramentels
du pain et du vin, dans l'acte d'offrir
sa propre vie au Père en expiation
des péchés de toute l'humanité. Dans
le Christ et avec le Christ, son œuvre
salvatrice est rendue présente : le
sacrifice de notre rédemption dans la
plénitude du Mystère Pascal, c'est-à-
dire de sa passion, de sa mort et de sa
résurrection.

Il ne s'agit pas d'une présence
statique, purement passive, du
Seigneur, car Il se rend présent par le
dynamisme salvateur de sa mort et
de sa glorieuse résurrection ; comme
une Personne qui vient à notre



rencontre pour nous racheter, pour
nous manifester son amour, pour
nous donner sa vie même avec le
Pain de la vie éternelle et la Coupe du
salut éternel, pour nous unir à Lui et
pour rendre possible qu'en Lui ‒
dans le Christ et sous l'action de
l'Esprit Saint ‒ nous rendions au
Père, dans l'action de grâce, tout ce
qui vient du Père.

Saint Josémaria exhortait chacun à
être cohérent avec cette vérité, en
orientant toute sa vie quotidienne
vers la rencontre avec le Christ dans
l'Eucharistie, et vers la participation
à son Sacrifice rédempteur : « Lutte
jusqu'à ce que le saint Sacrifice de
l’autel devienne le centre et la racine
de ta vie intérieure ; toute ta journée
deviendra alors un culte rendu à
Dieu (prolongation de la messe que
tu as entendue, préparation de la
suivante) ; un culte qui rejaillira en
oraisons jaculatoires, en visites au
Saint-Sacrement, en offrande de ton



travail professionnel et de ta vie de
famille… » (F 69).

Cette « lutte » est fondamentale dans
la vie du chrétien, car il dépend d’elle
que l'Eucharistie qui est «
objectivement » (que nous le
considérions ou non) le centre et la
racine de la vie chrétienne, le soit
effectivement pour chaque fidèle.
L'Eucharistie est un mystère à croire,
à célébrer et à vivre
personnellement : elle doit donc être
le centre réel, le point de référence
de nos actions et de nos pensées, où
doit converger toute notre existence,
afin qu’assumée par le Christ, elle
acquière une pleine valeur. Elle doit
aussi être la racine par laquelle nous
nous imprégnons de la vie du Christ,
nous grandissons dans l'amour de
Dieu et des hommes, et nous
rassemblons des forces pour
correspondre à notre propre
vocation et atteindre la sainteté à
laquelle nous sommes tous appelés.



a) Participation au Sacrifice
Eucharistique

Dans les écrits de saint Josémaria sur
l'Eucharistie, nous trouvons une
vision profondément unifiée des
différents aspects du Mystère
Eucharistique. De manière
particulière, il souligne la dimension
sacrificielle de la liturgie
eucharistique en la considérant dans
la perspective de la sacramentalité :
la Sainte Messe, affirme-t-il, est « le
sacrifice sacramentel du Corps et du
Sang du Seigneur » (Entretiens 113).
Avec la Tradition de l'Église, il
identifie ce sacrifice sacramentel
avec l'unique sacrifice de notre
Rédempteur : « C'est le sacrifice du
Christ offert au Père avec la
coopération du Saint-Esprit : oblation
d'une valeur infinie, qui éternise en
nous la Rédemption » (QCP 86). Et en
contemplant cette réalité avec les
yeux de la foi et de l'amour, nous
découvrons « que ce sacrifice [la



Sainte Messe] contient tout ce que
Dieu veut de nous » (QCP 88) : ce qu'il
désire aussi bien lorsque nous
participons à la liturgie
eucharistique qu'à chaque moment
de notre existence.

Dieu notre Père veut que nous
vivions comme nous sommes,
comme des fils dans le Fils, identifiés
au Christ dans l'amour filial et
l'obéissance. Et cette identification se
réalise d'une manière unique à
travers l'Eucharistie. Dans le Christ
Jésus, en communion avec son être
théandrique[1], nous pouvons vivre
dans une relation constante d'amour
filial avec le Père (cf. Jn 6, 57) ; et le
Père déverse sur nous sa paternité
débordante d'amour. En outre, par la
communion au corps du Christ, avec
son humanité vivifiée par l'Esprit et
vivifiante, nous entrons aussi en
communion avec la troisième
Personne de la Trinité en recevant la
force de l'amour de l'Esprit Saint, qui



crée, renouvelle, enflamme et
sanctifie tout. Il nous christifie avec
une efficacité particulière et nous fait
sentir notre filiation divine dans le
Christ. Dans ce sens, saint Josémaria
affirme : « à la Messe, s'achemine
vers sa plénitude la vie de la grâce
que le Baptême a déposée en nous et
qui grandit fortifiée par la
Confirmation.Quand nous participons
à l'Eucharistie, écrit saint Cyrille de
Jérusalem, nous faisons l'expérience
de la spiritualisation déifiante du
Saint-Esprit, qui non seulement nous
configure au Christ, comme il arrive
au Baptême, mais nous rend
entièrement semblables au Christ, en
nous associant à la plénitude du
Christ Jésus (Saint Cyrille de
Jérusalem, Catéchèses, 22, 3).
L'effusion de l'Esprit Saint, en nous
rendant semblables au Christ, nous
amène à nous reconnaître enfants de
Dieu. Le Paraclet, qui est charité,
nous apprend à imbiber toute notre
vie de cette vertu ; et consummati in



unum (Jn 17, 23), devenus un avec le
Christ, nous pouvons être au milieu
des hommes, ce que saint Augustin
dit de l'Eucharistie : signe d'unité, lien
de l'Amour (saint Augustin, In Ioannis
Evangelium tractatus, 26, 13) » (QCP
87).

La contemplation de l'amour que le
Christ nous manifeste dans
l'Eucharistie et, surtout,
l'identification avec Lui ‒ par la foi,
la grâce du sacrement qui nous rend
conforme au Christ et l'action du
Paraclet dans l'âme ‒ ne peut laisser
indifférent ou passif tout chrétien
qui participe au Sacrifice
Eucharistique. « Répondre à tant
d'amour, dit saint Josémaria, exige de
nous un don total du corps et de
l'âme » (ibidem). Cela exige que nous
nous donnions comme lui : par
amour, avec un don de soi complet,
inconditionnel, humble, caché,
persévérant.



Tous les fidèles ‒ tout le Peuple de
Dieu sacerdotal et pas seulement le
prêtre célébrant ‒ sont appelés à
vivre l'Eucharistie de cette manière,
c'est-à-dire à actualiser leur don au
Seigneur au moment de la
consécration des dons, lorsque, en
présence de la Personne du Christ,
son acte d'offrande sacrificielle est
actualisé, et au moment de la
Communion, lorsque nous ne faisons
plus qu'un avec la divine Victime (cf.
SC, 48 ; LG, 11 ; PO, 2, 5). En effet,
bien que seul le ministre ordonné
sacramentellement ‒ évêque ou
prêtre ‒ soit qualifié pour accomplir
le Sacrifice Eucharistique in persona
Christi, la célébration eucharistique
concerne et implique chacun des
fidèles présents qui, en vertu de leur
sacerdoce commun (c'est-à-dire leur
participation au sacerdoce du Christ
reçue au baptême), sont appelés à
offrir au Père un culte spirituel (cf.
Rm 12, 1), le sacrifice de leur vie unie
au sacrifice du Christ. Les fidèles ne



peuvent pas rester de simples
spectateurs d'un acte de culte
accompli par le prêtre célébrant.
Tous peuvent et doivent participer à
l'offrande du sacrifice.

Saint Josémaria a laissé cet
enseignement de l'Église
profondément gravé dans l'âme de
ses auditeurs. Il a enseigné à tous de
renouveler dans la Sainte Messe
l'offrande de leur propre vie et de
leurs œuvres quotidiennes, tout ce
qu’ils sont et possèdent : leur
intelligence, leur volonté et leur
mémoire ; leur travail, les joies et les
contradictions ; et à orienter toute
l'existence vers le Sacrifice
Eucharistique en apprenant à tous à
vivre avec une âme sacerdotale, en y
incorporant ‒ comme l'indique le
Concile Vatican II – « toutes leurs
activités, leurs prières et leurs
entreprises apostoliques, leur vie
conjugale et familiale, leurs labeurs
quotidiens, leurs détentes d’esprit et



de corps, si elles sont vécues dans
l’Esprit de Dieu, et même les
épreuves de la vie, pourvu qu’elles
soient patiemment supportées, tout
cela devient « offrandes spirituelles,
agréables à Dieu par Jésus Christ
» (cf. 1 P 2, 5), et dans la célébration
eucharistique, rejoint l’oblation du
Corps du Seigneur pour être offert en
toute piété au Père » (LG, 34).

Il va sans dire que ce que nous avons
dit jusqu'à présent sur les fidèles
chrétiens en général s'applique au
prêtre célébrant, et de façon
particulière, puisque dans la
célébration de l'Eucharistie il agit in
persona Christi et est appelé à
s'identifier de façon particulière au
Christ, Victime et Prêtre. L'offrande
de sa propre vie au Père, par le Christ
et dans le Christ, doit être une réalité
pour lui dans chaque célébration de
l'Eucharistie. Ce que le prêtre
accomplit sacramentellement sur
l'autel engage toute sa vie : il est



appelé à se donner pleinement, dans
le Christ et avec le Christ, au Père,
permettant ainsi au Seigneur de
prendre en charge toute son
existence et de lui donner un sens
plein et une valeur salvatrice.

Saint Josémaria, conscient de cette
vérité, la rappelait fréquemment et la
vivait chaque jour dans le Sacrifice
de l'Autel : « Le sacrement de l'Ordre
confère au prêtre la possibilité
effective de prêter à Notre Seigneur
sa voix, ses mains, tout son être ; c'est
Jésus-Christ qui, dans la Sainte
Messe, change, par les mots de la
consécration, la substance du pain et
du vin en son Corps, son Âme, son
Sang et sa Divinité. C'est en cela que
se fonde l'incomparable dignité du
prêtre. C'est une grandeur
d'emprunt, compatible avec ma
petitesse. Je demande à Dieu Notre
Seigneur de donner à tous les prêtres
la grâce de réaliser saintement les
choses saintes, et de refléter



également dans notre vie les
merveilles des grandeurs du
Seigneur » (Aimer l’Église, 39). D'où
sa joie de lire dans le décret 
Presbyterorum ordinis que la
célébration du Sacrifice
eucharistique « est donc le centre et
la racine de toute la vie du prêtre,
dont l’esprit sacerdotal s’efforce
d’intérioriser ce qui se fait sur l’autel
du sacrifice » (PO, 14).

De fait saint Josémaria a vécu et
enseigné comment vivre ce don de sa
propre vie à notre Seigneur dans la
Sainte Messe – « notre Messe, Jésus »,
écrivait-il dans Chemin (C 533) ‒ avec
une radicalité totale, sans la limiter à
une résolution intérieure formulée
au moment de la célébration
liturgique. « Nous devons avant tout
aimer la sainte Messe, qui doit être le
centre de notre journée. Si nous
vivons bien la Messe, comment ne
pas continuer ensuite, pendant le
reste de la journée, à penser au



Seigneur, en ayant soin de ne pas
nous éloigner de Sa présence, pour
travailler comme Il travaillait et
aimer comme Il aimait ? » (QCP 154).
Le chrétien est appelé à faire de toute
la journée une Messe continue, en
vivant quotidiennement une
existence « totalement eucharistique
» (F 826). À cet égard, il affirme dans
une de ses Lettres :« Ainsi,
étroitement unis à Jésus dans
l'Eucharistie, nous parviendrons à
une présence continue de Dieu au
milieu des occupations ordinaires
propres à la situation de chacun dans
ce pèlerinage terrestre, cherchant le
Seigneur en tout temps et en toutes
choses » (Lettre 2-II-1945, no 11 : AGP,
série A.3, 92-3-1).

b) La rencontre du Christ dans la
Communion Eucharistique

La dimension sacrificielle et la
dimension conviviale de l'Eucharistie
sont étroitement liées (cf. QCP 84). La



Sainte Communion, prescrite par
Jésus-Christ aux apôtres ‒ « prenez et
mangez » (Mt 26,26-27) ‒, fait partie
de la structure fondamentale de la
célébration de l'Eucharistie. C'est le
moment où le Christ vient à notre
rencontre, nous offrant sa vie même,
afin que nous vivions en Lui (cf. Jn
6,57).

Pour notre part, nous devons
toujours nous préparer à cet
événement avec foi et espérance,
l'âme en grâce de Dieu. « Celui qui
veut recevoir le Christ dans la
Communion eucharistique ‒ nous
rappelle le Catéchisme de l'Église
Catholique ‒ doit se trouver en état
de grâce. Si quelqu’un a conscience
d’avoir péché mortellement, il ne
doit pas accéder à l’Eucharistie sans
avoir reçu préalablement
l’absolution dans le sacrement de
pénitence » (CEC, no 1415). En outre,
comme manifestation de respect
pour la présence du Christ, on doit



observer le jeûne prescrit par l'Église
(cf. CEC, no 1387).

Et, en supposant de telles
dispositions prises, avec la
conscience du don de Dieu pour nous
et un amour profond ne laissant
aucune place à la routine et
reconnaissant le Seigneur qui vient à
nous, « nous devons recevoir le
Seigneur dans l’Eucharistie comme
les grands de la terre, et même
mieux : avec parures, lumières,
habits tout neufs... — Et si tu me
demandes – continue le fondateur de
l’Opus Dei ‒ de quelle propreté, de
quelles parures et de quelles
lumières tu dois t’orner, je te
répondrai : la propreté dans tes sens,
un à un ; la parure dans tes
puissances, une à une ; et la lumière
dans toute ton âme » (F 834).

Cette préparation est essentielle, car
si le Seigneur se donne entièrement à
nous dans la Communion



eucharistique, nous recevons la
puissance de son Amour salvateur
plus ou moins pleinement selon la
qualité de nos dispositions
personnelles, dans la mesure où nous
savons L'accueillir et nous laisser
transformer par Lui. Pour canaliser
le dialogue, l'action de grâce et les
demandes d'aide pendant ce temps,
saint Josémaria recommandait de
prolonger la Messe et la Communion
qui vient d'y être reçue par quelques
minutes de prière, d'action de grâce,
en considérant avec une foi vive Qui
est venu à notre rencontre : notre
Roi, notre Médecin, notre Ami, notre
Dieu ; et ensuite en Lui ouvrant
pleinement notre âme pour qu'Il
agisse dans nos vies et les transforme
(cf. QCP 93).

3. Le culte d'adoration du Christ
présent dans l'Eucharistie

La foi en la présence réelle du Christ
dans l'Eucharistie a conduit l'Église à



rendre le culte de latrie au Saint-
Sacrement aussi bien pendant la
liturgie de la Messe qu'en dehors de
sa célébration (cf. CEC, no 1378).

L'attitude du croyant dans chaque
rencontre personnelle avec le Christ
dans l'Eucharistie ne peut être
qu'une attitude de révérence, pleine
de gratitude, d'amour et d'adoration.
Et cela, en premier lieu, pendant la
célébration de la Sainte Messe : «
Vivre la Sainte Messe, c'est demeurer
continuellement en prière, avoir la
conviction que, pour chacun de nous,
il s'agit d'une rencontre personnelle
avec Dieu : nous adorons, nous
louons, nous demandons, nous
rendons grâces, nous réparons pour
nos péchés, nous nous purifions,
nous nous sentons unis dans le Christ
avec tous les chrétiens » (QCP 88). À
de nombreuses reprises, saint
Josémaria a pris le temps de rappeler
que cette attitude d'adoration peut et
doit se manifester par l'attention à la



liturgie eucharistique, par les gestes
indiqués dans les rubriques ‒ les
génuflexions lentes, l'inclinaison de
la tête ‒, par une prière personnelle
qui accompagne les textes
liturgiques, bref, par une
participation consciente, dévote et
active à la célébration (cf. par
exemple, QCP 88-91).

En continuité avec cette foi vivante
en la présence du Christ dans
l'Eucharistie, il a propagé les
dévotions liées au culte du Saint-
Sacrement en dehors de la Messe,
comme les bénédictions et les
expositions solennelles de
l'Eucharistie, les veillées nocturnes
d'adoration eucharistique, les visites
au Saint-Sacrement, la Communion
spirituelle, la prière mentale devant
le Tabernacle, etc.

Saint Josémaria voyait le Tabernacle
comme le lieu où Jésus nous attend
toujours, pour nous écouter et nous



aider, comme il a écouté et aidé ses
amis, Marthe, Marie et Lazare (cf. C
60; QCP 154). Il considérait les visites
au Saint-Sacrement comme des
moments privilégiés pour
correspondre à l'amour du Seigneur
en lui montrant notre gratitude pour
être resté avec nous, comme il le dit
dans ce point de Sillon : « C'est pour
nous que Jésus est resté dans la
Sainte Hostie ! Pour demeurer à
notre côté, pour nous soutenir, pour
nous guider. L'amour ne se paye que
par l'amour. — Alors, comment ne
pas nous rendre auprès du
Tabernacle, chaque jour, ne serait-ce
que pour quelques minutes, pour Le
saluer et Lui témoigner notre amour
d'enfants et de frères ? » (S 686). Et à
un autre endroit, il conseille : «
Rends-toi souvent devant le
tabernacle de corps ou de cœur, afin
de te rassurer, de trouver la
sérénité : mais aussi pour te sentir
aimé... et pour aimer ! » (F 837). Il a
également traité de la Communion



spirituelle, la considérant comme
une source inépuisable de grâces et
un moyen très efficace de vivre
l'unité de vie : « Quelle source de
grâces que la communion
spirituelle ! — Pratique-la
fréquemment ; tu auras davantage la
présence de Dieu et tu lui seras plus
uni dans tes actes » (C 540).

4. L’Eucharistie, vie dans le Christ
et transformation du monde

La présence eucharistique de Jésus-
Christ ‒ du Fils incarné et glorifié du
Père ‒ vraie, réelle, substantielle et
personnelle, est pleine de
conséquences pour la vie du
chrétien, de l'Église et du monde.
Puisque le Christ est le Verbe du Père
(cf. Jn 1, 1 et 14, 9-10), celui en qui, «
dans son propre corps, habite toute
la plénitude de la divinité » (Col 2, 9),
notre Rédempteur et notre Sauveur
(cf. Mt 26, 28 ; Ac 4, 10-12 ; Rm 3,
23-24), on comprend l'extraordinaire



pouvoir sanctifiant de l'Eucharistie :
en entrant en communion avec le
Christ, Dieu parfait et Homme parfait,
nous recevons la même Vie divine
(cf. Jn 1,4), la Lumière qui éclaire
tout homme (cf. Jn 1,9), la Vérité qui
rend libre (cf. Jn 8,31-32), l'Amour qui
nous transforme (cf. 1 Jn 4,16) et tous
les biens salvifiques que, par sa mort
et sa résurrection, il nous a mérités.

Par l'Eucharistie, la vie nouvelle dans
le Christ, initiée dans le croyant par
le Baptême (cf. Rm 6,3-4 ; Ga 3,27-28),
peut être consolidée et développée
jusqu'à sa plénitude (cf. Ep 4,13),
permettant au chrétien de réaliser
l'idéal énoncé par saint Paul : « Je vis,
mais ce n'est plus moi, c'est le Christ
qui vit en moi » (Ga 2,20). C'est ce que
l'on peut déduire des paroles de
Jésus-Christ : « Moi, je suis le pain
vivant, qui est descendu du ciel : si
quelqu’un mange de ce pain, il vivra
éternellement. Le pain que je
donnerai, c’est ma chair, donnée



pour la vie du monde (...). Celui qui
mange ma chair et boit mon sang
demeure en moi, et moi, je demeure
en lui. De même que le Père, qui est
vivant, m’a envoyé, et que moi je vis
par le Père, de même celui qui me
mange, lui aussi vivra par moi » (Jn 6,
51-57). Le Pain eucharistique est en
mesure d'offrir aux fidèles un influx
constant de vie du Seigneur, en leur
accordant une participation unique,
dans le Christ et avec le Christ, à la
communion de vie et d'amour du
Dieu Un et Trine.

La considération de ces vérités a été
pour saint Josémaria un puissant
stimulant pour vivre selon ce que
nous sommes : des enfants de Dieu
dans le Christ. « La sainte Eucharistie
fait pénétrer chez les enfants de Dieu
la nouveauté divine ; nous devons
répondre in novitate sensus (Rm 12,
2), par le renouvellement de toutes
nos pensées et de toutes nos actions.
Il nous a été donné une nouvelle



source d'énergie, une racine
puissante, greffée sur le Seigneur.
Nous ne pouvons plus revenir au
vieux levain alors que nous
possédons le pain d'aujourd'hui et de
toujours » (QCP 155).

L'Eucharistie nous configure au
Christ, nous fait participer à l'être et
à la mission du Fils, nous identifie à
ses intentions et à ses sentiments,
nous donne la force d'aimer comme
le Christ nous demande d'aimer (cf.
Jn 13, 34-35), pour enflammer tous
les hommes et toutes les femmes de
notre temps avec le feu de l'amour
divin qu'Il est venu apporter sur
terre (cf. Lc 12, 49). Et tout cela doit
se manifester effectivement dans nos
vies : « Si la réception du corps du
Seigneur nous a renouvelés, nous
devons le prouver par nos actes. Que
nos pensées soient sincères : qu'elles
soient des pensées de paix, de
générosité, de service. Que nos
paroles soient véridiques, claires,



opportunes : qu'elles sachent
consoler et aider ; surtout, qu'elles
sachent apporter aux autres la
lumière de Dieu. Que nos actes soient
cohérents, efficaces, opportuns :
qu'ils aient le bonus odor Christi, la
bonne odeur du Christ, parce qu'ils
rappelleront sa façon d'agir et de
vivre » (QCP 156).

Grâce à l'Eucharistie, le chrétien peut
vraiment être christophore, un
porteur du Christ, le Christ qui passe
parmi les hommes. C'est ainsi que le
fondateur de l'Opus Dei le voyait
dans une homélie de la Fête-Dieu : «
La procession de la Fête-Dieu rend le
Christ présent dans les villages et les
villes du monde. Mais cette présence,
je le répète, ne doit pas être l'affaire
d'un jour, un bruit que l'on écoute et
qui s'oublie. Ce passage de Jésus nous
rappelle que nous devons aussi le
découvrir dans nos occupations
habituelles. À côté de la procession
solennelle de ce jeudi, il doit y avoir



la procession silencieuse et simple de
la vie courante de chaque chrétien,
homme parmi les hommes, mais qui
a reçu la grâce de la foi et la mission
divine d'avoir à actualiser le message
du Christ sur la terre. Erreurs,
misères, péchés ne nous manquent
pas. Mais Dieu est avec les hommes
et nous devons nous disposer de telle
sorte qu'Il puisse se servir de nous et
que son passage parmi les créatures
soit incessant » (QCP 156).

L'union avec le Christ, nourrie et
fortifiée dans l'Eucharistie, permet
au chrétien d'exercer une influence
transformatrice dans le lieu où il se
consacre à son activité
professionnelle, dans le milieu
familial dans lequel il vit et dans tous
les lieux qu'il fréquente en ramenant
tout et tous au Christ. Le 7 août 1931,
alors qu'il célébrait la messe, saint
Josémaria comprit de façon
particulière que si le chrétien, uni au
Christ et le portant dans son cœur, Le



place au sommet de toutes les
activités humaines, le Christ attirera
toutes choses à Lui (cf. Rodriguez,
1991). Cette expérience a laissé une
profonde impression sur son âme.
C'est pourquoi il exhortait souvent
dans ses prédications orales et
écrites : « Demandons donc au
Seigneur la grâce d'être des âmes
eucharistiques, de nous aider à ce
que nos rapports personnels avec Lui
se traduisent par la joie, la sérénité,
le désir de justice. Nous aiderons
alors les autres à reconnaître le
Christ, nous contribuerons à Le
mettre au faîte de toutes les activités
humaines. Ainsi se réalisera la
promesse de Jésus : et moi, élevé de
terre, j'attirerai tous les hommes à
moi (Jn 12,32) » (QCP 156).

L'Eucharistie, en nous unissant au
Christ, à l'unique Pain auquel
participent tous les chrétiens (cf. 1 Co
10, 17), nous unit les uns aux autres
et à Lui, édifiant l'Église comme un



seul Corps (cf. 1 Co 12, 27). C'est
pourquoi, en participant à la
célébration de l'Eucharistie, « nous
nous sentons unis dans le Christ avec
tous les chrétiens » (QCP 88).
L'Eucharistie nous unit plus
étroitement à nos sœurs et frères
dans la foi, à toute la famille de Dieu
qu'est l'Église (cf. Ep 2, 19).

Pour saint Josémaria, l'Eucharistie,
dans la mesure où elle contient le
Verbe incarné, le Crucifié ressuscité
et placé glorieux à la droite du Père,
possède une efficacité salvifique qui
transcende le temps et pénètre la
réalité eschatologique. « Pour le
chrétien qui se fortifie par la manne
impérissable de l'Eucharistie, le
bonheur éternel commence dès à
présent. Ce qui est vieux appartient
au passé : laissons de côté ce qui est
périssable ; que tout soit nouveau
pour nous : les cœurs, les mots et les
actes (Hymne Sacris solemniis) (…)
C'est la Bonne Nouvelle, parce que,



d'une certaine façon, elle est pour
nous une anticipation mystérieuse de
l'éternité » (QCP 152).

« Jésus, dans l'Eucharistie, nous
garantit avec certitude sa présence
en notre âme; son pouvoir qui
soutient le monde ; ses promesses de
salut qui aideront la famille
humaine, quand viendra la fin des
temps, à habiter pour toujours dans
la maison du Ciel, autour de Dieu le
Père, de Dieu le Fils et de Dieu le
Saint-Esprit, Très Sainte Trinité, Dieu
Unique » (QCP 153). La Sainte
Eucharistie est gage ou garantie de la
gloire future, c'est-à-dire de la
résurrection et de la vie éternelle et
heureuse avec Dieu, Un et Trine, que
le Seigneur a promis à ceux qui le
reçoivent dans ce sacrement (cf. Jn 6,
54).

Dans l'Eucharistie, l'accomplissement
du plan salvifique universel de Dieu
est présent in nuce, d'une manière



seulement inchoative[2] : avec le
Christ ressuscité, la nouvelle création
est également présente, « les
nouveaux cieux et la nouvelle terre »,
la nouvelle humanité (cf. Ap 21,1-7 ; 2
P 3,13 ; Rm 8,19-22). En effet, dans la
glorieuse transfiguration de Jésus-
Christ, le renouvellement
eschatologique du monde a déjà été
inauguré : dans le Seigneur
ressuscité, l'eschaton ‒ Celui qui
représente les réalités ultimes[3] ‒ est
déjà présent au huitième jour,
l'éternité faisant irruption dans le
présent, nous donnant un avant-goût
de ce que nous trouverons dans la
vie éternelle. En ce sens, nous
pouvons dire que toute célébration
eucharistique est Pâques, le passage
de l'Église et de toute la création vers
sa fin. Dans chaque Eucharistie, dit
saint Josémaria, « Jésus, dans un
geste de prêtre éternel, attire à Lui
toutes choses, pour les placer, divino
afflante spiritu, avec le souffle du



Saint-Esprit, en la présence de Dieu
le Père » (QCP 94).

Thèmes connexes : Apostolat ;
Contemplatifs au milieu du monde ;
Église ; Jésus-Christ ; Liturgie ;
Sacerdoce ministériel ; Action de
grâce ; Âme sacerdotale ;
Miséricorde ; Présence de Dieu ;
Sacerdoce ministériel ; Sacrements ;
Église ; Liturgie ; Présence de Dieu ;
Exposition d'ensemble ; Travail,
(Sanctification du) ; Très Sainte
Trinité ; Unité de vie ; Vie ordinaire,
(Sanctification de la).

Bibliographie : Aimer l’Église :
Prêtres pour l’éternité nos 34-50 ; QCP
83-93 & 150-161; Manuel Belda Plans,
« Eucaristía y vida mística », in José
Antonio Abad Ibáñez (ed.) Diálogos
de teología II. Condenados a la
alegría, Valencia, Fundación Mainel,



2000, pp. 179-198; Flavio Capucci,
“Beato Josemaría Escrivá. Sacerdote,
Fondatore dell’Opus Dei (1902-1975)”,
in Eucaristia: santità e santificazione,
Città del Vaticano, Libreria Editrice
Vaticana, 2000, pp. 183-184; Javier
Echevarría Rodríguez Eucaristía y
vida cristiana, Madrid, Rialp, 2005 Id.
Vivir la Santa Misa, Madrid, Rialp,
2009; Joaquín Ferrer Arellano Almas
de Eucaristía. Reflexiones teológicas
sobre el significado de esta expresión
en San Josemaría Escrivá, Madrid,
Palabra, 2004; Ángel García Ibáñez,
“La Santa Misa, centro y raíz de la
vida del cristiano” Romana. Boletín
de la Prelatura de la Santa Cruz y
Opus Dei, 28 (1999), pp. 148-165; José
Luis Illanes Maestre, “Eucaristía y
existir cristiano” in Id. Mundo y
Santidad, Madrid, Rialp, 1984, pp.
235-272; Álvaro del Portillo,
“Sacerdotes para una nueva
evangelización”, in Lucas Francisco
Mateo-Seco et al. (dirs.) La formación
de los sacerdotes en las



circunstancias actuales. XI Simposio
Internacional de Teología de la
Universidad de Navarra, Pamplona,
Servicio de Publicaciones de la
Universidad de Navarra, 1990, pp.
979-1000; Pedro Rodríguez, “Omnia
traham ad me ipsum. El sentido de
Juan 12, 32 en la experiencia
espiritual de Mons. Escrivá de
Balaguer” Romana. Boletín de la
Prelatura de la Santa Cruz y Opus Dei,
13 (1991), pp. 331-352; Ana María
Sanguineti, “Dimensión sacramental
de la vida cotidiana de los hijos de
Dios en su Iglesia: un aporte
teológico”, in GVQ, V/2, pp. 215-231;
Francisco Javier Sesé Alegre,
“Misterio de fe, misterio de amor”,
ScrTh, 32 (2000), pp. 585-606.

[1] Ndt : à la fois Dieu (theos) et
homme (andros)

[2] Ndt : qui sert à exprimer une
action qui commence, une



progression, par une forme
spécifique (dict. ROBERT)

[3]Ndt : la victoire du Christ sur la
mort et, d’une certaine façon, le
terme et l’accomplissement de
l’Histoire.

[Note de l'éditeur : les notes ont été
ajoutées au moment de la traduction
et ne visent qu’à faciliter la
compréhension des lecteurs moins
avisés ]

Ángel García Ibáñez

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/dictionnaire-
eucharistie/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/dictionnaire-eucharistie/
https://opusdei.org/fr-cm/article/dictionnaire-eucharistie/
https://opusdei.org/fr-cm/article/dictionnaire-eucharistie/

	EUCHARISTIE

