
opusdei.org

DIRECTION
SPIRITUELLE

1. Dans l’Église comme famille
des enfants de Dieu dans le
Christ. 2. Vers la sainteté. 3.
Liberté et responsabilité.

12/01/2024

1. Dans l’Église comme famille des
enfants de Dieu dans le Christ.

2. Vers la sainteté.

3. Liberté et responsabilité.

La direction spirituelle est comprise
comme l’ensemble des aides que les



fidèles reçoivent sur leur chemin
vers la sainteté chrétienne. Parmi ses
nombreuses modalités, il y en a une,
collective, qui est exercée par le Pape
et les autres évêques à travers des
lettres pastorales, des exhortations,
des homélies, etc., et les prêtres
lorsqu’ils prêchent la Parole de Dieu.
Le sens le plus courant, cependant,
est celui de la direction spirituelle
personnelle, qui est celle qui est
transmise individuellement, de
personne à personne, avec des
orientations et des conseils. Saint
Josémaria l’a exercée pendant des
années et avec toutes sortes de gens.
Il consacre le deuxième chapitre de 
Chemin à ce sujet, et y revient en
parlant de la sincérité et d’autres
vertus (cf. AD 15-17 & 50-88). À de
nombreuses reprises, lorsqu’il
aborde le sujet, il se réfère à la
mission de l’Opus Dei, qui offre «
fondamentalement, une direction
spirituelle à ses fidèles et aux autres
personnes qui la demandent

http://d78fd001c8631d08ab5413fd500ab42c1ac152b9/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5Cpajav%5CDesktop%5CSYNCHRO%2520ARCHIVES%5CArchives%2520TRADUCTION%5CDICTIONNAIRE%2520DE%2520SAINT%2520JOSEMARIA%5CTexte%2520ESPAGNOL%5Camg.htm#p50


» (Echevarría, Lettre pastorale, 2-
X-2011, no 15). En même temps, il
développe des idées parlantes pour
comprendre la direction spirituelle
dans toute l’Église.

Saint Josémaria voit en celui qui
exerce une direction spirituelle
personnelle un « instrument » de
Dieu qui est celui qui donne la
croissance (cf. 1 Co 3, 7-9). C’est
l’Esprit Saint qui « doit te sanctifier
» (C 57) : « Le modèle est Jésus-Christ
; celui qui modèle est le Saint-Esprit,
par la grâce » (Lettre 8-VIII-1956 ,no
37 : AGP, série A.3, 94-1-2). La
terminologie « accompagnement
spirituel », qui s’est répandue au XXe
siècle, reflète cette primauté de la
grâce, bien que saint Josémaria ait
continué à utiliser le terme
traditionnel. « Il faut beaucoup
d’obéissance à son directeur et
beaucoup de docilité à la grâce. —
Car si on ne laisse pas agir la grâce
de Dieu et le directeur, jamais



n’apparaîtra la sculpture, l’effigie de
Jésus, que devient le saint » (C 56).
Cette grâce est une participation à la
vie de Jésus-Christ qui, dans
l’Eucharistie « fait de nous cor unum
et anima una (Ac 4, 32), un seul cœur
et une seule âme ; qui fait de nous
une famille, l'Église » (Entretiens
123).

Saint Josémaria comprend la
direction spirituelle dans le cadre de
l’Église en tant que famille des
enfants de Dieu, sous la perspective
de l’appel universel à la sainteté.
Parmi ses caractéristiques
essentielles figure celle de la
promotion de la liberté et de la
responsabilité personnelles, en vue
de la croissance authentique de la
personnalité.

1. Dans l’Église comme famille des
enfants de Dieu dans le Christ

La considération de l’Église en tant
que famille est l’une des clés de



l’interprétation de la doctrine de
saint Josémaria sur la direction
spirituelle personnelle des âmes et
entraîne certaines conséquences
nées de son expérience. En tant que
jeune prêtre, il développait une
activité pastorale centrée sur
l’attention portée aux premiers
fidèles de l’Opus Dei et à la jeunesse
en général : il s’agissait de
discussions et de conversations de
direction spirituelle, en dehors de la
confession. Il qualifiait ces entretiens
de « confidence » et commentait
qu’ils étaient nés spontanément, sans
effort « avec le naturel avec lequel
coule une source ». Dans cette
atmosphère de fraternité chrétienne,
de famille, en aimant les personnes
avec ce cœur proverbial de père et
de mère qui le caractérisait, il aidait
chacun à chercher, à trouver et à
aimer le Christ (cf. C 382). Saint
Josémaria ajoutait que cela ne s’était
pas développé dans l’Opus Dei sans
une assistance particulière de l’Esprit



Saint, en tant que phénomène à la
fois existentiel et charismatique,
cohérent avec la réalité de l’Œuvre
en tant que « famille d'enfants de
Dieu en son Église » (Entretiens 113),
où se transmet un esprit de
sanctification du travail
professionnel et des activités de la
vie quotidienne. Bien sûr, sa doctrine
sur la direction spirituelle se rattache
à ce qu’il avait appris et vécu au
séminaire et, dans un sens plus large,
à la tradition de l’Église, mais en la
faisant revivre selon son expérience
personnelle, lorsqu’il en parle tant à
propos des fidèles de l’Opus Dei qu’à
propos des chrétiens de toutes sortes.

Le mot « direction » connote dans ses
écrits une fonction d’orientation et
de conseil, puisqu’il n’appartient pas
au régime de gouvernement, mais à
un autre ordre : celui de fraternité.
En effet, tout ce qui implique «
d’aider une autre âme à la soutenir
dans ses luttes, de l’habituer aux



pratiques de la prière et de la
pénitence et à l’accomplissement de
ses devoirs d’état comme un bon
père et une mère chrétienne le font
avec leurs enfants ; ou un ami noble
avec ses compagnons ou une jeune
chrétienne avec ses amies », peut
être lié à la direction spirituelle (AH,
p. 153). L’autorité de celui qui exerce
la direction spirituelle n’implique
pas une action de nature
hiérarchique, ni un pouvoir, mais un
exercice de fraternité chrétienne et
de paternité.

Il est approprié pour le chrétien de
fréquenter les sacrements, en
particulier la Pénitence et
l’Eucharistie ; et la vie de l’Église
montre que la confession se prolonge
dans la direction spirituelle. Certes,
dans la Pénitence, ou lié à ce
sacrement, dont il est ministre, le
prêtre, en plus de l’absolution
sacramentelle, peut – et parfois
même doit – donner une direction



spirituelle (cf. RP, no 32). Et il le fait
aussi à bien d’autres moments :
l’histoire de l’Église est remplie de
prêtres qui ont été de grands
directeurs d’âmes. En fait, dans 
Chemin, les points 61 et 66-75 du
chapitre « Direction » se réfèrent au
prêtre.

Mais il n’y a pas que les prêtres qui
peuvent exercer une direction
spirituelle. Les religieux qui ne sont
pas prêtres et les religieuses l’ont
toujours exercé au sein de leurs
communautés et avec d’autres
personnes. Dans son étude juridico-
historique sur l’abbesse de Las
Huelgas (Burgos), saint Josémaria
souligne comment, à plusieurs
reprises, des personnes qui n’avaient
pas le sacerdoce ministériel ont
exercé une direction spirituelle, et à
d’autres moments, il fait allusion à
saint Ignace de Loyola et à saint
Philippe de Neri, également avant
leur ordination. « L’histoire de la



spiritualité chrétienne montre aussi
que cette fonction de « directeur
spirituel » n’est pas l’attribut exclusif
des prêtres. Elle correspond aussi à
tous ceux qui participent d’une
manière ou d’une autre à l’éducation
chrétienne des baptisés », écrit Thils
(1965, p. 537) qui donne comme
exemple les parents et les éducateurs
en général, qui peuvent et doivent
être des conseillers moraux des
enfants ou de ceux qui leur ont été
confiés.

Les laïcs sont, en effet, « rendus
participants de la charge sacerdotale,
prophétique et royale du Christ
» (AA, 2). Le Catéchisme de l’Église
Catholique rappelle précisément cette
réalité en ce qui concerne la
direction spirituelle : « L’Esprit Saint
donne à certains fidèles des dons de
sagesse, de foi et de discernement
» (no 269 ; cf. nos 1435, 2695).
Exercer la direction spirituelle
d’autres personnes est l’un des



moyens par lesquels les laïcs peuvent
exercer leur sacerdoce commun, qui
permet « d’aider les hommes dans
leur route vers Dieu, par le
témoignage de la parole et de
l'exemple, par la prière et par
l'expiation » (QCP 120).

La direction spirituelle est donc une
réalité avec un fondement baptismal,
comme un développement du fait
d’avoir reçu le baptême, et un
apostolat concret. On peut, en effet,
lire en l’appliquant à la direction
spirituelle (en introduisant les
nuances et les accommodements
appropriés) ce que saint Josémaria
écrit au sujet de l’apostolat d’amitié
et de confidence ; un apostolat qui,
chez le laïc, présuppose un
témoignage de vie chrétienne donné
naturellement à travers les situations
ordinaires de l’existence : « En nous
voyant égaux à eux en toute chose,
les autres se sentiront invités à nous
demander : “ Comment s'explique



votre joie ? D'où tirez-vous des forces
pour vaincre égoïsme et commodité ?
Qui vous apprend cette
compréhension, cette bonne entente
pleine de franchise, cet esprit de
service et ce don de vous-même aux
autres ? C'est alors le moment de leur
découvrir le secret divin de
l'expérience chrétienne, de leur
parler de Dieu, du Christ, du Saint-
Esprit, de Marie. C'est le moment
d'essayer de transmettre, à travers
notre pauvre langage, la folie de
l'amour de Dieu que la grâce a
répandu dans nos cœurs » (QCP 148).

Tout cela implique, bien sûr, que
celui qui assume la tâche de diriger
spirituellement une personne
réunisse les dues conditions de
maturité spirituelle, de prudence, de
discrétion, d’affabilité, etc., et de
formation, car dans la direction
spirituelle, il ne s’agit pas de
conseiller à partir de ses propres
expériences et opinions, mais de la



foi de l’Église. C’est ce sur quoi saint
Josémaria mettait en garde avec un
texte fort qui faisait allusion à un cas
extrême : « Par-dessus les conseils
privés, il y a la loi de Dieu, qui est
contenue dans la Sainte Écriture et
que le magistère de l'Église — assisté
par l'Esprit Saint — conserve et nous
propose. Lorsque les conseils
particuliers contredisent la parole de
Dieu telle que nous l'enseigne le
magistère, il faut s'écarter
fermement de ces opinions erronées
» (Entretiens 93).

2. Vers la sainteté

« Pour aller vers le Seigneur, nous
avons toujours besoin d'un guide,
d'un dialogue. Nous ne pouvons pas
le faire seulement avec nos
réflexions. Et cela est également le
sens du caractère ecclésial de notre
foi de trouver ce guide » (Benoît XVI, 
Discours, Audience générale, 16-
IX-2009 ; cf. aussi PDV, n. 40). Le



Pontife romain recueille ici une
longue expérience de l’Église, ratifiée
par le message de nombreux saints,
tels que saint Jérôme, saint Augustin,
saint Basile, saint Jean de la Croix et
sainte Thérèse. Saint Josémaria
affirme également l’importance de la
direction spirituelle sur le chemin
vers la sainteté. Il compare sa
fonction à celle d’un architecte qui
dirige la construction des bâtiments
(cf. C 60). « J’insiste maintenant
auprès de vous pour que vous vous
laissiez aider, guider, par un
directeur de conscience, auquel vous
confierez tous vos projets saints et
les problèmes quotidiens qui
affectent votre vie intérieure, les
échecs que vous essuyez et toutes vos
victoires » (AD 15). En effet, « notre
propre jugement est mauvais
conseiller, mauvais pilote, s’il s’agit
de diriger l’âme à travers les
bourrasques et les tempêtes, parmi
les écueils de la vie intérieure » (C
59). La prudence et l’humilité,



commente-t-il, en s’appuyant chez
saint Thomas d’Aquin, conduisent à «
demander conseil, juger
correctement et décider» (AD 86).

Le rôle du « maître » spirituel (C 59)
est de seconder l’œuvre de l’Esprit
Saint dans l’âme et de donner la paix,
en vue du don de soi et de la
fécondité apostolique (cf. C 62). Pour
cela, il est nécessaire d’enseigner à
s’introduire dans l’Évangile, dans
lequel « tout, chacun des points
relatés, a été recueilli dans le
moindre détail, pour que tu
l’incarnes dans les circonstances
concrètes de ton existence » (F 754).
La direction spirituelle aide à
découvrir ce que l’Evangile dit à
chaque âme et à réagir par une
réponse de don de soi « Et (…)
demeure valable pour tous – affirme
Benoît XVI – (…) l'invitation à avoir
recours aux conseils d'un bon père
spirituel, capable d'accompagner
chacun dans la connaissance



profonde de soi, et de le conduire à
l'union avec le Seigneur, afin que son
existence se conforme toujours plus
à l'Évangile » (Benoît XVI, Discours,
Audience générale, 16-IX-2009). Une
direction spirituelle bien reçue nous
conduit à confronter notre propre
vie au Christ et à son message
d’amour (cf. Jn 13, 34), et à voir, à la
lumière de l’Écriture et en comptant
sur l’action de l’Esprit Saint, la main
de Dieu dans notre propre existence.
Les perspectives christologiques et
pneumatologiques de la direction
spirituelle présupposent qu’il s’agit «
d’un travail mystagogique, c’est-à-
dire non seulement ascétique ou
éthico-moral, mais théologal,
d’approche du mystère de Dieu et de
la réponse aimante à son appel
» (Illanes,1997, p. 71).

« La fonction du directeur spirituel »,
enseigne saint Josémaria, « est
d’ouvrir des horizons, d’aider à la
formation de critères, de signaler les



obstacles, d’indiquer les moyens
appropriés pour les surmonter, de
corriger les déformations ou les
déviations de la marche, de toujours
encourager : sans jamais perdre le
point de vue surnaturel, qui est une
affirmation optimiste, car tout
chrétien peut dire qu’il peut tout
faire avec l’aide divine (cf. Ph 4, 13) » 
(Lettre 8-VIII-1956), no 37 : AGP, série
A.3, 94-1-2). Avec la croissance de la
foi, de l’espérance et de la charité, on
aide à traiter Dieu personnellement
et continuellement, en suivant un
plan de vie, que saint Josémaria a
toujours considéré comme un
élément important de la vie
spirituelle (cf. C 76-78). De cette
façon, la prière (vocale et mentale),
la confession fréquente, la
participation à l’Eucharistie – le
véritable centre de la vie chrétienne
– la familiarité avec l’Écriture Sainte,
conduisent à approfondir le sens de
l’existence et la valeur du sacrifice, et



à s’améliorer dans la capacité à
s’examiner et à faire de l’apostolat.

Saint Josémaria conseille de toujours
traiter, dans la direction spirituelle,
trois points nécessaires au véritable
progrès spirituel : la foi, la pureté et
la vocation(cf. S 84 ; AD 187). En plus
de refléter son expérience des âmes,
peut-être cette trilogie peut-elle être
reliée à ce que nous disent les Actes
des Apôtres, décrivant la vie et
l’assiduité des premiers chrétiens « à
l’enseignement des Apôtres et à la
communion fraternelle, à la fraction
du pain et aux prières » (Ac 2, 42). La
foi renvoie à la doctrine apostolique
(cf. Entretiens 73). La pureté est liée
au Pain eucharistique : la
communion fréquente protège le
trésor de chasteté (Cf. Statuta, 84). La
prière, réponse à la Parole de Dieu
qui appelle, est essentielle pour être
fidèle à sa vocation (Cf. F 297 & 789).



« Notre foi et notre vocation de
chrétiens déterminent entièrement,
et pas en partie seulement, notre
existence » (QCP 46) ; il est donc
question de relation à la vie
familiale, au travail, au repos, à la vie
sociale, à la politique, etc. Bien que la
direction spirituelle n’ait pas pour
matière immédiate les domaines
dans lesquels le chrétien jouit d’une
autonomie personnelle, elle doit
néanmoins – en évitant toute
interférence dans tout ce qui ne lui
est pas propre – offrir des lumières et
des conseils afin que chacun, avec
liberté et responsabilité, sûr dans la
foi et la morale catholiques, prenne
les décisions qu’il juge appropriées
en connaissance de cause et en
laissant la lumière de Dieu illuminer
toute sa vie. Dans cette perspective,
la direction spirituelle vise à
promouvoir « l’unité de vie » (Cf. QCP
10; GS, 43) qui nous conduit à
chercher et à aimer Dieu en tout, et à
vivre toute notre existence avec



conscience de la mission que la
vocation chrétienne implique. La
direction spirituelle doit aspirer, en
bref, à accompagner le processus de
croissance de chaque chrétien dans
sa condition de fils ou de fille de Dieu
le Père dans le Christ par l’Esprit ; en
aidant à découvrir avec joie la figure
et l’amour du Christ et ce qu’exige le
fait de le suivre.

En d’autres termes, la direction
spirituelle invite à faire fructifier les
talents (cf. Mt 25, 14 et suiv.). Et par
conséquent elle doit consister « plus
qu’à éliminer les défauts, à acquérir
des vertus » (Lettre 8-VIII-1956, no.
49 : Burkhart - López, II, 2011, p.
155). De cette façon, on aide la
personne à atteindre la pleine
harmonie dans les différents aspects
du comportement et à développer
librement sa personnalité humaine
et chrétienne.

3. Liberté et responsabilité



Saint Josémaria a toujours répété que
« dans la direction spirituelle, on doit
éviter tout personnalisme » (Lettre 8-
VIII-1956, no 39 : AGP, série A.3,
94-1-2). Et avec des mots encore plus
forts, peu de temps avant, il avait dit
: « Personne n’est directeur spirituel 
propriétaire. L’âme n’appartient qu’à
Dieu » (ibid., no 38).

La direction spirituelle, qui
présuppose la libre manifestation, de
la part de ceux qui la reçoivent, de
l’état de leur âme et des dispositions
intérieures par rapport au progrès
spirituel, exige – et saint Josémaria le
souligne – un respect exquis tant de
l’intimité de la personne que de sa
liberté. « Le rôle du directeur
spirituel est d’aider l’âme à vouloir
accomplir la volonté de Dieu – à en
avoir envie. Ne commandez pas,
conseillez » (ibid., no 38). Le
directeur doit non seulement donner
une opinion « désintéressée et droite
» (AD 86), mais il doit la donner d’une



manière qui respecte la personnalité
de celui qu’il conseille, sans
supplanter sa liberté et donc sa
responsabilité. Comme l’écrit saint
Thomas d’Aquin, « les enfants de
Dieu sont animés par l’Esprit Saint
librement, par amour ; pas
servilement, par peur » (Somme
contre les gentils, IV, 22). Un concept
que saint Josémaria condense ainsi :
« c’est seulement en aimant que nous
parvenons à la liberté la plus pleine
» (AD 38). La personne humaine est
un mystère : « Dans chaque âme, il y
a un fond délicat, dans lequel seul
Dieu peut pénétrer » (Lettre 8-
VIII-1956, no 3 : AGP, série A.3,
94-1-2). Et c’est à chacun de seconder
les inspirations qu’il reçoit de l’Esprit
Saint, pasteur de nos âmes (cf. QCP
174). Tout cela doit être gardé à
l’esprit par ceux qui assument la
tâche de diriger les âmes, sans
imposer de critères ou de goûts
personnels mais, en même temps,
sans cesser de rappeler, quand la



situation l’exige, la doctrine de
l’Église, ou d’offrir des lumières qui
aident la personne à discerner avec
objectivité ce que Dieu lui demande.

C’est pourquoi saint Josémaria
conçoit le travail de « pasteur d'âmes
comme une tâche visant à situer
chacun en face de toutes les
exigences de sa vie, en l'aidant à
découvrir ce que Dieu lui demande
concrètement, sans mettre aucune
limite à cette sainte indépendance et
à cette bienheureuse responsabilité
individuelle qui sont les
caractéristiques d'une conscience
chrétienne. Cette façon d'agir et cet
esprit sont fondés sur le respect de la
transcendance de la vérité révélée, et
sur l'amour de la liberté de la
créature humaine. Je pourrais
ajouter qu'ils se fondent aussi sur la
certitude de l'indétermination de
l'histoire, ouverte à de multiples
possibilités, que Dieu n'a pas voulu
fermer » (QCP 99).



Il note également que « pour
atteindre à la plénitude de la vie
chrétienne dans la profession ou
dans le métier que chacun exerce, les
membres de l'Œuvre doivent être
formés de manière à savoir
administrer leur propre liberté : en
présence de Dieu, avec une piété
sincère, et une doctrine sûre
» (Entretiens 53). Par conséquent, en
éclairant l’intelligence, la direction
spirituelle renforce la liberté, qui
dépend de la vérité et demande de la
force. « La vraie finesse et la vraie
charité exigent d’atteindre la moelle,
même si cela coûte » (AVP, II, p. 320) :
toujours avec délicatesse et en
respectant les rythmes propres à
chaque personne. Saint Josémaria
conduisait les âmes comme sur un
plan incliné, et était donc
compréhensif et, en même temps,
exigeant : « C’est une maladresse
insigne pour le Directeur de se
contenter d’une âme qu’elle donne
quatre, alors qu’elle peut donner



douze » (AVP, I, p. 566 ; cf. AVP, III, p.
441). D’autre part, il enseignait
habituellement que quiconque ouvre
son âme, même en dehors du
sacrement de Pénitence, doit être
rétribué par la réserve que toute
personne noble garde à l’égard de
ceux qui sont venus à elle et qui lui
ont fait confiance.

En nous plaçant maintenant dans la
position de celui qui aspire au
progrès dans sa vie intérieure, il est
nécessaire de se rappeler que «
l'humilité, c'est la vérité sur le
chemin de la lutte ascétique » (S 259).
Et que l’une des manifestations les
plus importantes de l’humilité est la
sincérité, qui doit parfois être une «
sincérité sauvage » (F 127), c’est-à-
dire une manifestation de ce qui est
dans l’âme, sans décors ni mièvreries
(cf. C 64-65 ; S 323-336 ; AD 15-17). La
direction spirituelle doit avoir les
traits de la confidence (Cf. C 64), qui
est fondée sur la confiance. Par



conséquent, tout comme la direction
doit se faire sans « contraindre
personne (...), en respectant chaque
âme telle qu’elle est, avec ses
caractéristiques personnelles » (AD
249), celui qui la reçoit doit laisser «
agir la grâce de Dieu et le directeur »,
puisque, si elle n’est pas reçue de
cette façon, « jamais n’apparaîtra la
sculpture, l’effigie de Jésus, que
devient le saint » (C 56). Cela exige
une certaine régularité dans les
conversations, que saint Josémaria
associe à l’humilité (cf. S 270).

La direction spirituelle demande
qu’on soit docile à la parole entendue
que, devant Dieu, l’on reconnaît
comme une lumière de l’Esprit Saint.
On peut donc parler d’obéissance à la
direction spirituelle, mais en gardant
à l’esprit que l’obéissance n’est pas
un concept univoque (cf. S.Th., II-II,
q. 104). Dans la direction spirituelle,
on ne tient pas compte des conseils
d’une autre personne parce qu’on y



est obligé ou parce qu’on admet sa
plus grande expérience ou
connaissance, mais parce qu’on se
rend compte qu’à travers ses paroles,
Dieu nous éclaire et nous conseille. Il
nous appartient ensuite de peser ce
qu’on a entendu et de décider d’une
résolution qui, certes, a été éclairée
par le conseil, mais qui découle de
nos délibérations et de notre volonté.

La liberté, assumée en tant que choix
du bien, est inséparable de la
responsabilité personnelle qui lui est
liée. « Le conseil d'un autre chrétien
et spécialement celui d'un prêtre —
en matière de foi ou de morale — est
une aide puissante pour reconnaître
ce que Dieu attend de nous dans une
circonstance déterminée ; mais le
conseil n'élimine pas la
responsabilité personnelle : c'est à
nous, à chacun d'entre nous, qu'il
appartient de décider finalement, et
nous aurons à rendre compte
personnellement à Dieu de nos



décisions » (Entretiens 93). C’est ainsi
que la direction spirituelle forge des
personnes authentiquement
humaines. Elle ne fabrique pas « des
créatures dépourvues de jugement
propre et qui se limitent à exécuter
matériellement ce qu'un autre leur
dit ; au contraire, la direction
spirituelle doit tendre à former des
personnes au jugement sain. Et le
jugement suppose de la maturité, des
convictions fermes, une
connaissance suffisante de la
doctrine, un esprit plein de
délicatesse, l'éducation de la volonté
» (ibid.).

Chacun est tel qu’il est, et chacun doit
être traité comme Dieu l’a fait et
comme Dieu le conduit. Omnibus
omnia factus sum, ut omnes facerem
salvos (1 Cor 9,22), il faut se faire tout
à tous. Il n’y a pas de panacées. Il
faut éduquer, consacrer à chaque
âme le temps dont elle a besoin, avec
la patience d’un moine du Moyen



Âge pour faire les miniatures – page
à page – d’un codex ; faire mûrir les
personnes, former la conscience, que
chacun ressente sa liberté
personnelle et la responsabilité qui
en découle » (Lettre 8-VIII-1956, no 38
: AGP, série A.3, 94-1-2). De cette
façon, la direction spirituelle, dans
un contexte d’amitié et de relation
avec Dieu, guide, rend optimiste,
ouvre à l’espérance, élargit les
horizons et contribue à ce que l’âme
soit capable de grandes choses.

Thèmes connexes : Liberté ;
Responsabilité ; Sainteté.

Bibliographie : AVP, I et III passim ;
Jean-Paul II Exhort. Ap. Reconciliatio
et Paenitentia, 1984 ; Louis Bouyer, «
Conscience », dans Dictionnaire
théologique, Tournai, Desclée de
Brouwer, 1990 ; Ernst Burkhart -
Javier López Vie quotidienne et
sainteté dans l’enseignement de saint
Josémaria. Étude de théologie



spirituelle, II, Madrid, Rialp, 2011 ;
Francisco Fernández-Carvajal Pour
se rendre au port. Le sens de l’aide
spirituelle, Madrid, Palabra, 2010 ;
Javier Echevarría, Lettre pastorale, 2-
X-2011, Romana. Bulletin de la
Prélature de la Sainte-Croix et de
l’Opus Dei,53 (2011), pp. 255-262 ;
José Luis Illanes, « La théologie
comme élément conformateur de la
direction spirituelle », dans Pedro
Rodríguez (dir.) Théologie et
spiritualité dans la formation des
futurs prêtres, Pamplona, EUNSA,
1997 ; Antonio Livi « Direction
spirituelle », dans GER, VIII, pp. 3-5 ;
Gabriel de Sainte-Marie-Madeleine, «
Direction spirituelle : justification
théologique », in DSp, III, 1957, col.
1183 ; Gustave Thils Sainteté
chrétienne. Compendium de Théologie
ascétique Salamanque, Ediciones
Sígueme, 1965.

Guillaume Derville



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/dictionnaire-
direction-spirituelle/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/dictionnaire-direction-spirituelle/
https://opusdei.org/fr-cm/article/dictionnaire-direction-spirituelle/
https://opusdei.org/fr-cm/article/dictionnaire-direction-spirituelle/

	DIRECTION SPIRITUELLE

