
opusdei.org

CARACTÈRE,
FORMATION DU

1. Le caractère, un trait
distinctif de la personnalité
humaine et chrétienne. 2.
Éducation du caractère.

09/01/2024

1. Le caractère, un trait distinctif de
la personnalité humaine et
chrétienne.

2. Éducation du caractère.

Saint Josémaria parle du caractère,
un ensemble de qualités psychiques



et spirituelles qui configurent la
manière d’être de chaque personne.
Il en parle d’un point de vue
spirituel, comme élément de
formation de la personnalité et, en
particulier, du tempérament du
chrétien ; celui-ci est appelé à
ressembler à Jésus-Christ, en
imprégnant sa manière d’être
personnelle de la lumière et de la vie
qui découlent de Dieu fait homme.
Saint Josémaria propose donc la
formation du caractère avec une
orientation humaine et surnaturelle,
profondément christologique et donc
apostolique. À cet égard, il est très
significatif que Chemin commence
par un chapitre consacré au
caractère et que ses premiers points
soient les suivants : « Que ta vie ne
soit pas une vie stérile. — Sois utile.
— Laisse ton empreinte. — Que
rayonne la lumière de ta foi et de ton
amour. Efface, par ta vie d’apôtre, la
trace visqueuse et sale qu’ont laissée
les impurs semeurs de haine. — Et



embrase tous les chemins de la terre
au feu du Christ que tu portes dans
ton cœur » (C 1) ; « Dieu veuille que
ton comportement et tes
conversations fussent tels que l’on
pût dire en te voyant ou en t’écoutant
parler : voilà quelqu’un qui lit la vie
du Christ ! » (C 2).

1. Le caractère, trait distinctif de
la personnalité humaine et
chrétienne

Comme l’être humain est une unité
de corps et d’âme, d’esprit et de
matière, le caractère ou la manière
d’être comporte une base biologique,
le tempérament, c’est-à-dire les
aspects de sa constitution
physiologique qui influencent son
mode de réaction. La conjonction du
caractère et du tempérament donne
naissance à la nature de chaque
personne ; on trouve donc des
individus introvertis ou extravertis,
impulsifs ou réfléchis, etc. C’est



pourquoi il est nécessaire de
tempérer le caractère par le bon
usage de l’intelligence et de la
volonté, afin de donner naissance à
une personnalité équilibrée (cf. S
417).

Dans la configuration du caractère, la
famille, et en particulier les parents,
ont une influence prépondérante.
C’est ce qui se passe dans la vie de
chaque être humain. Et c’est ce qui a
dû se passer– aimait à souligner saint
Josémaria – avec le Christ en tant
qu’homme, dont la manière d’être
devait montrer des traits rappelant
sainte Marie et saint Joseph : « Car
Jésus devait ressembler à Joseph, par
les traits de son caractère, par sa
façon de travailler et de parler. Dans
son réalisme, dans son esprit
d'observation, dans sa manière de
s'asseoir à table et de partager le
pain, dans son goût pour exposer la
doctrine d'une manière concrète, en
prenant pour exemple les choses de



la vie ordinaire, se reflètent ce que
furent l'enfance et la jeunesse de
Jésus, ce que furent par conséquent
ses rapports avec Joseph » (QCP 55).

Outre l’influence familiale, il faut
mentionner celle exercée par la
culture régionale et nationale dans le
contexte desquelles chaque personne
naît ou se développe. Saint Josémaria
n’hésitait pas à le reconnaître par
rapport à lui-même : « Je suis
aragonais et, par tous les traits de
mon caractère, j’aime la sincérité :
j'éprouve une répulsion instinctive
pour tout ce qui suppose la
dissimulation » (QCP 70). En même
temps, il invitait à surmonter toutes
les limites culturelles, de sorte que la
spontanéité soit étroitement liée non
seulement à la force d’âme, qui
conduit à modérer les manifestations
de son propre tempérament, mais à
la magnanimité, qui naît d’un grand
cœur capable d’apprécier non
seulement sa propre famille ou sa



propre culture, mais les richesses qui
se manifestent chez d’autres peuples
ou dans d’autres communautés ou
civilisations (cf. C 525).

Le fait que le caractère ait des
présupposés psychiques et reçoive
l’influence des contextes qui
entourent chaque personne, ne peut
cependant pas nous faire oublier que
tous ces facteurs ne déterminent pas
entièrement la personnalité : la
volonté et, avec elle la liberté, joue
un rôle décisif. La façon dont chaque
personne agit, comment elle décide
dans les différentes circonstances de
sa vie, dépendra de la configuration
définitive de son caractère : « Ne dis
pas : “ C’est mon tempérament…, ce
sont des manifestations de mon
caractère. ” Ce sont des
manifestations de ton manque de
caractère : sois homme, esto vir » (C
4).



Dans la langue espagnole, le mot «
caractère » peut être utilisé dans
deux sens ou acceptions : un sens
générique, qui renvoie à n’importe
quelle manière d’être ; et un sens
plus restreint, qui est utilisé pour
désigner le fait qu’une certaine
personne possède un caractère
consistant et une volonté ferme, de
sorte que, en se référant à elle, on
peut dire qu’elle est un homme ou
une femme « de caractère ». Dans le
point de Chemin que nous venons de
citer, et, en général, dans les écrits de
saint Josémaria, ces deux sens sont
présents, mais le second est
prédominant, sinon numériquement,
du moins comme objectif ou
intention, en cohérence avec sa
conscience aiguë de la relation entre
le chrétien et l’humain, entre les
vertus surnaturelles et les vertus
humaines. « "Iesus Cristus, perfectus
Deus, perfectus Homo." — Jésus-
Christ, Dieu parfait, et Homme
parfait. Ils sont nombreux les



chrétiens qui suivent le Christ, tout
éblouis par sa divinité ; mais ils
L'oublient, Lui, en tant qu'Homme...
Et ils échouent dans la pratique des
vertus surnaturelles (malgré tout un
attirail extérieur de piété) car ils ne
font rien pour acquérir les vertus
humaines » (S 652).

En fait, on peut dire que l’un des
objectifs fondamentaux de la
prédication de saint Josémaria – une
fois présupposées sa proclamation de
l’appel universel à la sainteté et sa
profonde conscience de la nécessité
absolue de la grâce divine pour
répondre à cet appel – était le désir
de former des hommes et des
femmes de caractère, en qui une
personnalité humaine bien établie
servirait de soutien à la vocation
divine et à sa réalisation concrète
dans les faits. C’est cette conviction
sous-jacente qui explique pourquoi il
commence Chemin, comme nous
l’avons souligné précédemment, avec



un chapitre consacré au caractère, et
la force avec laquelle, dans ce
chapitre et dans de nombreuses
autres occasions, il souligne
l’importance de renforcer et
d’orienter correctement son propre
caractère.

Sans l’effort nécessaire pour orienter
et tempérer le caractère, la
personnalité s’estompe et même
s’effrite et les idéaux deviennent
inaccessibles. Il l’affirme dans 
Chemin : « Garde-toi de cette maladie
du caractère qui a pour symptômes
l’instabilité en tout, la légèreté en
actes et en paroles, l’étourderie… : la
frivolité, en un mot. Et si tu ne réagis
pas à temps — pas demain,
aujourd’hui ! — la frivolité qui rend
tes jours si vides (“ si pleins de vide ”)
fera de toi, ne l’oublie pas, un pantin
désarticulé et inutile » (C 17). Et dans
l’une de ses homélies : « Celui qui ne
choisit pas, en pleine liberté, une
règle de conduite droite finit tôt ou



tard par se laisser gouverner par les
autres, vit dans l’indolence — en
parasite — soumis à ce que les autres
détermineront. Il s’exposera à être
ballotté à tout vent et d’autres
décideront toujours pour lui. Ce sont
des nuages sans eau emportés par le
vent ; arbres de fin d’automne sans
fruits, deux fois morts, déracinés (Jd,
12), même s’ils se cachent derrière
un continuel bavardage ou derrière
des palliatifs par lesquels ils tentent
d’estomper leur manque de
caractère, de courage et d’honneur
» (AD 29). Et, parlant positivement, et
à nouveau dans Chemin :« Volonté. —
Énergie. — Exemple. — Ce qu’il y a à
faire on le fait… Sans hésiter… Sans
ménagements. Sans cela, Cisneros
n’aurait pas été Cisneros, ni Thérèse
d’Ahumada, sainte Thérèse… ; pas
plus qu’Iñigo de Loyola, saint
Ignace… Dieu et audace ! Regnare
Christum volumus » (C 11).



Le renforcement du caractère
implique l’effort et la lutte, mais sans
oublier – et c’est décisif pour
comprendre le message de saint
Josémaria – que ce renforcement n’a
pas pour finalité le caractère lui-
même. « Tu as des ambitions : …
savoir…, entraîner…, avoir de
l’audace. Bon. Très bien. — Mais…
que ce soit pour le Christ, par amour
» (C 24).

Il ne s’agit pas seulement d’être une
personne de caractère, mais de
renforcer – et, le cas échéant, de
redresser – son caractère, afin d’être
en mesure d’aimer et de servir. Plus
concrètement, s’identifier au Christ
pour, dans le Christ et avec le Christ,
apprendre à traiter Dieu comme Père
et à affronter les situations et les
tâches de sa propre vie avec un
profond esprit de service. Ce but,
auquel tout chrétien doit aspirer,
exige une énergie intérieure, une
fermeté de caractère, sans laquelle il



ne peut y avoir ni croissance réelle
dans la vie spirituelle - « Nous ne
pouvons pas permettre que nos
rapports avec Jésus-Christ soient à la
merci de nos sautes d’humeur, des
changements de notre caractère. Ces
attitudes trahissent l’égoïsme et la
commodité et sont de toute évidence
incompatibles avec l’amour », ni
témoignage authentique de foi
chrétienne : « — Mon enfant ; où est
le Christ que les âmes cherchent en
toi ? Dans ton orgueil ? Dans tes
désirs de t’imposer aux autres ? Dans
ces mesquineries de ton caractère
que tu ne veux pas éliminer ? Dans
cet entêtement ?... Le Christ se
trouve-t-il là ? — Non, non et non ! —
D’accord, tu dois avoir une
personnalité, mais la tienne doit
tendre à s’identifier à celle du Christ
» (F 468).

2. Éducation du caractère



Ce que nous avons expliqué montre
qu’en ce qui concerne le caractère,
nous pouvons parler non seulement
d’évolution – il se modifie, par
exemple, avec l’âge – mais
d’éducation ou de formation,
puisque, à partir de la réalité
psychique de chaque sujet, la volonté
peut orienter ses potentialités d’une
manière ou d’une autre. En fait, c’est,
comme nous l’avons dit au début, la
perspective adoptée par saint
Josémaria et donc celle qui est
présente depuis le début de ces
pages. Il convient, cependant, qu’en
suivant saint Josémaria, nous
complétions l’exposition, ne fût-ce
qu’à coups de pinceau.

Pour un chrétien, la formation du
caractère renvoie non seulement à
un idéal, mais à une personne, Jésus-
Christ, et c’est donc une question
d’amour. « C'est cet amour du Christ
que chacun d'entre nous doit
s'efforcer de réaliser dans sa propre



vie. Mais pour être ipse Christus il
faut se regarder en Lui. Il ne suffit
pas d'avoir une idée générale de
l'esprit qui était celui de Jésus ;
encore faut-il apprendre de Lui des
manières et des attitudes. Et surtout,
il faut contempler sa vie, son passage
sur la terre, ses traces, pour en tirer
force, lumière, sérénité, paix » (QCP
107).

De ce regard sur le Christ, on regarde
sa propre personne. La formation du
caractère présuppose la
connaissance de soi, la conscience de
ses propres qualités et de ses propres
limites, afin que les aspects positifs
soient renforcés et les aspects
négatifs corrigés : « Lutte pour
effacer les aspérités de ton caractère,
et contre tes égoïsmes, contre ton
laisser-aller, contre tes antipathies
» (S 863). Et, une fois supposée cette
connaissance, il faut la décision de
grandir, de s’améliorer, d’être plus
maître de soi-même, sans permettre



au « mauvais caractère » d’émerger,
comme le souligne un point de Sillon
(S651) en référence aux caractères
amers et agressifs, mais en formulant
un principe applicable à tous les
aspects négatifs de la personnalité.

La formation et l’orientation du
caractère, la lutte contre ses propres
défauts, implique l’exercice de
vertus : l’humilité, qui modère
l’amour désordonné de sa propre
excellence ; la tempérance, qui aide à
surmonter la tentation de rechercher
d’abord et avant tout le plaisir ; la
force, qui corrige à la fois
l’irascibilité et l’indécision ; la
chasteté qui, en maîtrisant
l’affectivité, « endurcit » le caractère
(cf. C 144) ; la laboriosité [Ndt au sens
de concentration/ardeur à la tâche],
qui nous pousse à persévérer dans la
tâche, en surmontant la tentation de
la commodité ; l’affabilité, qui
dispose à être aimable et détendu
dans nos relations ... Bref, tout ce qui,



en apprenant à dire « non » à ce qui
implique égoïsme ou manque de
maîtrise de soi (cf. C 5), nous met en
position de dire « oui » à ce qui en
vaut vraiment la peine : l’amour de
Dieu et des autres. Cela exige, et saint
Josémaria le rappelle, que la pratique
des vertus soit authentique, c’est-à-
dire qu’elle aille au-delà du simple
comportement extérieur, et qu’elle
soit accompagnée d’une véritable
décision de la volonté. « La façade
n'est qu'énergie et solidité. — Mais
quelle faiblesse et quel manque de
volonté à l’intérieur ! — Décide-toi
plus fortement à faire de tes vertus
non pas des faux-semblants, mais des
habitudes qui dessinent ton
caractère » (S 777).

L’éducation du caractère n’est pas
une tâche qui n’affecte que certains
moments de la journée ou certaines
étapes de la vie, mais elle s’effectue à
travers les circonstances dans
lesquelles se déroule la vie ordinaire,



à laquelle le fondateur de l’Opus Dei
a toujours attaché une importance
singulière : les choses de chaque
jour. L’abnégation dans les choses
ordinaires est ce qui renforce la
volonté. « Ne méprise pas les petites
choses, car à force de renoncer à ces
choses et de renoncer à toi-même
dans ces choses, qui ne sont jamais
futilité ni “ petits riens ”, tu
fortifieras, tu viriliseras, avec la
grâce de Dieu, ta volonté, d’abord
pour devenir vraiment maître de toi-
même »(C 19). Ainsi, les différentes
facultés, qui sont comme des «
ressorts » de l’action, constitueront
un ensemble de « touches » bien
accordées, capables de sonner
harmonieusement, sans tensions ni
dissonances, non seulement dans des
moments particuliers, mais dans
n’importe quelle situation : « Tu es
d'une instabilité de caractère ! Ton
clavier est endommagé : tu rends
bien les notes les plus hautes et les
plus basses..., mais celles du milieu



ne résonnent pas, celles de la vie
courante, celles que les autres
écoutent d'ordinaire » (S 440).

La lecture du premier chapitre de 
Chemin montre que le fondateur de
l’Opus Dei, en ce qui concerne la
formation du caractère, attache une
importance particulière à la fois à la
nécessité d’ouvrir l’âme aux grands
idéaux (cf. notamment C 1, C 7, C 11,
C 12, C 16, C 17),tout comme à la
relation avec ceux qui nous
entourent et avec qui nous vivons,
c’est-à-dire à la maîtrise de son
propre caractère et à la finesse de la
charité qui s’acquièrent en sortant de
soi-même et, le cas échéant, en
respectant et en appréciant les
façons d’être qui sont différentes des
nôtres. « Parfois tu veux te justifier,
en assurant que tu es distrait, dans
les nuages ; ou que, de caractère, tu
es sec, très réservé. Et tu ajoutes que
cela t'empêche même de connaître à
fond les personnes avec lesquelles tu



habites. — Écoute-moi : cette excuse
ne te satisfait guère, n'est-ce pas ? » (S
755). Et dans le premier chapitre de 
Chemin : « Tu te heurtes au caractère
de tel ou tel… — C’est inévitable : tu
n’es pas un louis d’or, que tu puisses
plaire à tout le monde. Et puis, sans
ces heurts avec ton prochain,
comment émousserais-tu les pointes,
les arêtes et les saillants — les
imperfections, les défauts — de ton
caractère ? Comment atteindrais-tu
le fini, le poli, la ferme souplesse de
la charité et de la perfection ? Si ton
caractère et le caractère de ceux qui
t’entourent étaient douceâtres et
mous comme des meringues, tu ne te
sanctifierais pas » (C 20). Pensée qui
dans Sillon se résume par ces mots : «
C'est le diamant qui polit le
diamant..., et les âmes, les âmes » (S
442).

Ainsi, dans le développement de la
vie ordinaire, dans la coexistence
avec les autres, dans le dévouement



enthousiaste à sa propre tâche, dans
le dépassement des problèmes, des
difficultés ou des contradictions, un
processus profond de formation du
caractère va prendre place à la
condition indispensable qu’à sa
racine se trouvent cette relation avec
Dieu, cette conscience de la filiation
divine, le fait de se savoir tout petit,
enfant, devant Dieu de qui jaillissent
la croissance dans la foi, l’espérance
et l’amour et, par conséquent, le don
de soi. « Pour que cela s’imprime
bien dans ton âme, je ne me lasserai
jamais de te redire : piété, piété et
piété ! Car si tu manques à la charité,
ce sera par manque de vie intérieure,
non à cause de ton mauvais
caractère » (F 79).

Fermeté de caractère, vraie charité,
relation filiale avec Dieu, se fondent
ainsi dans une synthèse qui traverse
toute l’œuvre de saint Josémaria et
dont deux points cités ci-après, l’un
de Sillon et l’autre de Chemin, sont



l’expression achevée : « Sérénité,
équilibre, volonté inflexible, foi
profonde et piété ardente : voilà les
qualités indispensables à un enfant
de Dieu » (S 417). « Être petit : les
grandes audaces sont l’apanage des
enfants. — Qui demande… la lune ?
— Qui ignore le danger pour réaliser
ses désirs ? “ Mettez ”, dans un enfant
“ de la sorte ”, beaucoup de grâce
divine, le désir de faire sa Volonté
(celle de Dieu), un grand amour pour
Jésus, toute la science humaine qu’il
est capable d’acquérir…, et vous
aurez à grands traits le caractère des
apôtres d’aujourd’hui, tels que Dieu
les veut indubitablement » (C 857).

De cette union entre la grâce divine
et la correspondance humaine dont
dépend la formation du caractère,
nous trouvons – nous rappelle saint
Josémaria – un modèle achevé en
Sainte Marie : « "Un grand signe est
apparu dans le Ciel : une femme
couronnée de douze étoiles ; vêtue de



soleil ; la lune à ses pieds." Afin que
toi et moi, et tous, nous ayons la
certitude que rien ne porte aussi bien
une personnalité à sa plénitude que
de répondre à la grâce. — Cherche à
imiter la Sainte Vierge et tu seras
pleinement homme — ou pleinement
femme —, tout d'une pièce » (S 443).

Thèmes connexes : Défauts ; Lutte
ascétique.

Bibliographie : CECH passim Aa.Vv. 
Un santo per amico. Testimonianze
sul Beato Josémaría Escrivá, Milano,
Ares, 2001 ; Ernst Burkhart - Javier
López Vie quotidienne et sainteté
dans l’enseignement de saint
Josémaria. Etude de théologie
sirituelle, II, Madrid, Rialp, 2011, p.
238 et suiv. ; Javier Echevarría 
Eucharistie et vie chrétienne, Madrid,
Rialp, 2005 ; Pedro Rodríguez 
Chemin, une spiritualité de vie
chrétienne, Madrid, Astygi, 1972.



Genara Castillo

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/dictionnaire-
caractere-formation-du/ (16/02/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/dictionnaire-caractere-formation-du/
https://opusdei.org/fr-cm/article/dictionnaire-caractere-formation-du/
https://opusdei.org/fr-cm/article/dictionnaire-caractere-formation-du/

	CARACTÈRE, FORMATION DU

