opusdei.org

AUDACE

1. Signification et contexte. 2.
Deux sens d’audace. 3. Audace
et enfance spirituelle.

08/01/2024

1. Signification et contexte.
2. Deux sens d’audace.
3. Audace et enfance spirituelle.

Les références a I’audace, pour
indiquer l’attitude qui consiste a oser
entreprendre des taches difficiles ou
risquées, ou a des termes et
expressions similaires (courage,



sainte effronterie, force, sainte
intransigeance), sont courantes dans
les écrits de saint Josémaria et
constituent un trait caractéristique
de sa spiritualitée.

1. Signification et contexte

On trouve le contexte approprié pour
comprendre la signification du terme
« audace » pour saint Josémaria dans
I’expression « Dieu et audace », qui
apparait deux fois dans Chemin (11 et
401) et une fois dans Sillon(96). Aux
débuts de I’Opus Deli, ’expression est
liée a ’histoire de la premiere
activité apostolique de nature
institutionnelle, ’Académie DYA,
inaugurée fin 1933 (cf. AVP, [, pp.
508-519, 533-538). Certains
témoignages montrent que c’était
une expression que saint Josémaria
utilisait fréquemment, pour
encourager ceux qui s’approchaient
de son apostolat a surmonter les
difficultés et a se comporter avec



magnanimité et hauteur de vues (cf.
Témoignages,1994, p. 294).

L’expression « Dieu et audace »
souligne que ’audace n’est pas une
attitude purement humaine, mais
qu’elle est basée sur la confiance en
Dieu par laquelle le chrétien recoit la
force d’agir avec audace. C’est une
manifestation de foi en Dieu, qui
opére dans le chrétien et le conduit a
éviter toute attitude pusillanime et a
ne pas temporiser (cf. C 54), tant
dans sa mission apostolique que
dans sa propre vie spirituelle. Elle
constitue une caractéristique de cette
« ascétique chrétienne, si naturelle et
surnaturelle a la fois » (S 559) qui
conduit le disciple de Jésus a
dépasser ses propres limitations, a se
grandir face aux obstacles (cf. C 12)
et a élargir ses horizons avec la «
sainte ambition de conduire le
monde entier a Dieu » (S 701) — une
ambition qui doit étre « pour le
Christ, par amour » ( C 24) — sans



tomber dans la fausse prudence de
ceux qui « ont toujours qualifié de
folies les ceuvres de Dieu » (C 479).
Au contraire, « la prudence rend
’homme audacieux, sans folie » (AD
87), écrit saint Josémaria.

2. Deux sens de ’audace

Les passages dans lesquels saint
Josémaria parle d’audace
apparaissent dans deux domaines
principaux. D’une part, ’audace,
comprise avant tout comme
synonyme de courage et de force, est
I’opposé de la lacheté, de la honte et
du respect humain qui dissuadent le
chrétien et 'empéchent de se
présenter clairement comme un
disciple du Christ : « Quel mal
effrayant nous pouvons causer si
nous nous laissons entrainer par la
peur ou par la honte de montrer,
dans la vie ordinaire, que nous
sommes chrétiens ! » (S 36). C’est un
témoignage ouvert de fidélité a Dieu



et a la foi regue : « Ayons le courage
de vivre, de facon publique et
constante, en conformité avec notre
sainte foi » (S 46). Ce sens de I'audace
se trouve déja dans Cheminet
apparait le plus souvent dans
Sillon,ou il y a un chapitre avec ce
titre (S 96-124).

[’audace n’est pas, comme on I’a vu,
quelque chose de purement humain,
et ne doit pas étre confondue avec la
témérité, 'imprudence ou la
bravoure inconsciente de ceux qui
agissent pousseés par leur caractere
impulsif ou en réaction a certaines
circonstances. Ainsi, écrit saint
Josémaria, » I'audace n'est ni
imprudence, ni témérité irréfléchie,
ni simple hardiesse » (S 97 : cf. C 401)
: au contraire, poursuit-il, « c’est la
force, la vertu cardinale, nécessaire a
la vie de ’ame » (S 97). Sa racine est
ancrée dans la confiance en Dieu : «
Tu vois ? avec Luj, tu y es arrivé ! De
quoi t'étonnes-tu donc ? — II faut t'en



convaincre : il n'y a la rien de
surprenant. Sil'on a confiance en
Dieu — une confiance véritable ! —
les choses deviennent si faciles. Et,
en plus, on dépasse toujours la limite
de ce que l'on avait imaginé » (S 123).
Le chrétien audacieux, qui a
confiance en Dieu, est rempli
d’optimisme : « Auparavant, tu étais
pessimiste, indécis et apathique. A
présent, te voila totalement
transformé : tu te sens audacieux,
optimiste, sir de toi..., parce que tu
t'es enfin décidé a ne chercher ton
appui qu'en Dieu » (S 426). Et cela
indépendamment du fait qu’on
n’apercoive pas les fruits : « Il faut
t'en convaincre : lorsqu'on travaille
pour Dieu, il n'y a pas de difficultés
qu'on ne puisse surmonter, ni de
découragements qui fassent
abandonner la tache, ni d'échecs
dignes de ce nom, aussi infructueux
qu'apparaissent les résultats » (S
110). Celui qui est surnaturellement
audacieux ne recule pas, mais insiste



plutot (cf. S 107), reconnaissant
humblement que la force vient d’en
haut, qu’elle ne vient pas de ses
propres efforts : « Avec une profonde
humilité, forts de la force de notre
Dieu et non “de la force de nos chars
de combat et de nos chevaux”,
comme le dit le Psaume, et sans
respect humain, nous devons faire en
sorte qu’il n’y ait pas dans la société
de lieux ou I’on ne connaisse pas le
Christ » (F 716).

[’audace, lorsqu’elle est surnaturelle,
nait de ’'amour pour Dieu et se
manifeste dans la fagcon dont nous
entrons en relation avec Lui. C’est «
une folie d’amoureux » (S 799), « une
folie d’amour » (F 790, F 825 : AD
307), « une audace d’enfant » (F70), «
une audace divine » (AD 306). Ce
second sens du terme est déja
présent dans les premieres ceuvres
de saint Josémaria : « Ne crains pas
si, en méditant par toi-méme, il
t’arrive de laisser échapper des



marques d’affection et des mots
audacieux et enfantins. Jésus le
désire » (SR, Epilogue). Les deux sens
sont intimement liés et dans le
chapitre de Chemin ou sont inclus les
textes qui se réferent au premier
sens de ’audace, ’audace ou la
hardiesse dans la relation avec Dieu
apparait également : « Ne demande
pas seulement a Jésus le pardon de
tes fautes : ne L’aime pas seulement
dans ton cceur... Répare toutes les
offenses qu’on Lui a faites, qu’on Lui
fait et qu’on Lui fera... Aime-Le de
toute la force de tous les cceurs de
tous les hommes qui L'ont le plus
aimé. Sois audacieux : dis-Lui que tu
es plus éperdument amoureux de Lui
que Marie-Madeleine, plus que
Thérese et la petite Thérese..., plus
fou qu’Augustin, Dominique et
Francois, plus qu’Ignace et Francois-
Xavier » (C 402).

3. Audace et enfance spirituelle



[’audace est une attitude propre aux
enfants (cf. C 857, C 896), dont la
bravoure et la confiance naive
révelent 'intimité et ’'absence de
respect humain : « Aie plus d’audace
encore, et quand tu auras besoin de
quelque chose, en partant toujours
du Fiat de Marie, ne demande plus
rien. Dis simplement : “ Jésus, je veux
ceci ou cela. ” Cest ainsi que les
enfants demandent » (C 403). Le
chemin de ’enfance spirituelle
trouve dans ’audace un merveilleux
instrument du surnaturel : « Clame,
enfant audacieux : quel amour que
celui de Thérese d’Avila | — Quel zele
que celui de Frangois-Xavier ! — Quel
homme admirable que saint Paul ! —
Ah, Jésus, eh bien moi... je ’aime plus
que Paul, que Francois-Xavier et que
Thérese ! » (C 874). Saint Josémaria
encourage le chrétien a ’audace
dans la vie intérieure, en imitant les
grands saints (Cf. QCP 83), comme le
chemin pour tomber amoureux de
Dieu, en Le laissant agir (cf. S 124) et



nous transformer : « Sois audacieux
dans ta priere et Notre Seigneur, de
pessimiste te changera en optimiste,
de timide en audacieux, dhomme a
'esprit timoré en homme de foi, en
apotre ! » (S 118). Caractéristique de
ce sens de ’audace est sa relation
étroite avec la vie d’enfance
spirituelle : « Et, avant de terminer
cette dizaine, tu as embrassé les
blessures de ses pieds..., et moi, plus
audacieux — étant plus enfant — j’ai
posé mes levres sur son coté ouvert
» (SR, Premier Mystére Glorieux). En
fin de compte, la racine et le
fondement de ’audace ne sont rien
d’autre que ’'amour : « Vois comme
les difficultés, qu’elles soient petites
ou grandes, sont évidentes... Mais,
quand ’'amour est 1a, on ne tient pas
compte de ces obstacles, et on avance
avec audace, avec décision, avec
courage » (F 676).




Thémes connexes : Force : Enfance
spirituelle : Magnanimité.

Bibliographie : S 97-124 Aa.Vv.
Bienheureux Josémaria Escrivad de
Balaguer, un homme de Dieu.
Témoignages sur le fondateur de
I’Opus Dei, Madrid, Palabra, 1994 :
José Morales, « La pratique du
christianisme dans Sillon », dans
Aa.Vv. La personnalité du
Bienheureux Josémaria Escriva de
Balaguer, Pampelune, EUNSA, 1994,
p. 213-241.

Victor Sanz Santacruz

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-cm/article/dictionnaire-
audace/ (09/02/2026)


https://opusdei.org/fr-cm/article/dictionnaire-audace/
https://opusdei.org/fr-cm/article/dictionnaire-audace/
https://opusdei.org/fr-cm/article/dictionnaire-audace/

	AUDACE

