
opusdei.org

Décrypter le Da
Vinci Code (1ere
partie)

03/03/2006

Introduction

Dans ce document, nous analyserons
le succès du Da Vinci Code, les
intentions flagrantes de son auteur,
Dan Brown, les principaux défauts
de ce roman et le contexte gnostique,
les croyances néo-gnostiques sur
lesquelles ce livre trouve ses
fondements. Cette critique se
concentrera sur les sujets suivants :



Marie-Madeleine, Constantin et le
Concile de Nicée, La christologie de
Brown, la quête du Graal, le prieuré
de Sion, la sorcellerie et le Moyen
Âge, Léonard de Vinci et son œuvre.

Le phénomène du Da Vinci Code

En avril 2003, Doubleday publia Da
Vinci Code, quatrième roman de Dan
Brown, mélange de roman à énigme
policière, de thriller, de conte qui
repose sur un complot, d’exposé sur
la religion et le révisionnisme
historique. Ce roman a rencontré un
succès immédiat. Les critiques
élogieuses de journaux et de
magazines à grand tirage, le succès
éclatant du roman précédent du
même auteur intitulé Anges et
Démons, ont permis au Da Vinci Code
de se classer en tête de liste des
meilleures ventes dans le New York
Times. Sorti à la mi-octobre 2003,
cela fait plus de vingt-huit semaines
que Da Vinci Code figure aux trois



premières places de cette liste. Il y a
aujourd’hui approximativement trois
millions d’exemplaires de ce livre à
l’imprimerie et qui vont être traduits
en trente langues.

Da Vinci Code a été qualifié par le
New York Times de « thriller aux
énigmes multiples,
extraordinairement intelligent où les
codes sont décryptés. Il a recueilli les
éloges enthousiastes, exubérants de
nombreux critiques. Le Library
journal s’enthousiasme : « la lecture
de ce chef d’œuvre devrait être
obligatoire. ». Le Chicago Tribune
s’émerveille du fait que « ce livre
expose des spéculations d’un très
haut niveau d’érudition, faisant
étalage d’une grande maîtrise des
connaissances historiques. » Salon
Magazine décrit ce roman comme «
un mélange merveilleux de thriller
paranoïaque, de cours d’histoire de
l’art, de course-poursuite, de cours
magistral sur les symboles religieux



et de topo anticlérical. » De
nombreux critiques firent
remarquer l’apparente intelligence
de ce roman, la profondeur des
recherches sur lesquelles il s’appuie
(« la recherche est parfaite » dit le
New York Daily News), ce qui a
sûrement fait plaisir à son auteur
qui, lors d’interviews ou sur son site
Internet, insiste sur le fait que ce
thriller repose sur des faits précis et
les fruits de recherches
approfondies. De plus, la première
page de ce roman a pour titre : « Les
Faits ». On y lit : « toutes les
descriptions d’œuvres d’art, d’ordre
architectural, les documents et les
rituels secrets présents dans ce
roman correspondent à la réalité. »

Les lecteurs qui ont accueilli ce livre
avec beaucoup d’enthousiasme
insistent sur les détails historiques
artistiques religieux et théologiques
qui font porovoqué leur fascination
pour ce best-seller. Un lecteur



s’exprime à ce sujet sur le site
d’Amazone.com : « Le Da Vinci Code
est un des meilleurs livres que j’ai
jamais lus. Il permet de voir le
monde sous un nouvel angle. » Un
autre ajoute : « Les révélations
contenues dans ce livre vont vous
ébahir. ». Un autre explique : « Le Da
Vinci Code doit être l’un des livres les
plus remarquables que j’ai jamais
lus. C’est un roman merveilleux, très
efficace, un mélange d’histoire, de
mystère, d’action, d’énigmes et de
suspense. Son rythme est si soutenu
que l’on ne peut s’en séparer
lorsqu’on l’a commencé. L’histoire
est presque trop brillante pour être
vraie. Le génie véritable et le travail
de Dan Brown sont à couper le
souffle. L’idée qui sous-tend l’histoire
pourrait paraître sujette à
controverses mais lorsqu’on y
réfléchit, elle devient alors réaliste et
tombe sous le sens. »



Un autre lecteur fait part d’une
réaction plus tempérée :

«Les événements historiques et les
personnages qui sont décrits dans ce
roman sont réels mais personne ne
connaît la vérité. Nous ne la
découvrirons d’ailleurs
probablement jamais. Je pense que
certaines choses sont et resteront des
mystères. Compte tenu des
nombreuses religions présentes dans
le monde et des croyances de chacun
en ce qui est divin, la Vérité, pour
exister devrait éliminer les
croyances, les espoirs et la vie de
beaucoup de populations dans notre
planète. Peut-être y a-t-il plusieurs
vérités dans le schéma divin. Ne
prenez pas ce livre trop au sérieux. »

En dépit du scepticisme de certains
lecteurs, Le Da Vinci Code a connu
un tel succès, en un si bref espace de
temps que, quelques semaines après
sa publication, Columbia Pictures a



acheté les droits d’adaptation
cinématographique du roman (ainsi
que ceux d’Anges et Démons). Le
célèbre réalisateur Ron Howard et
Columbia seraient en train de
travailler à cette adaptation pour
2005.

Les intentions de Dan Brown, les
objectifs du Da Vinci Code

Dans sa critique très élogieuse,
publiée dans le New York Times,
Janet Maslin écrit : « Comme dans
Anges et Démons, l’auteur arrive au
point de collision entre les preuves
empiriques et la foi religieuse. Il fait
alors une enquête fouillée sur cet
univers d’une façon qui n’est
aucunement sacrilège, bien qu’il
remette fortement en question la
politique du Vatican. Apparemment,
Maslin ne sait pas ce que le mot «
sacrilège » signifie. Le Da Vinci Code
est manifestement sacrilège, en
d’autres termes, il profane des



croyances sacrées. Jésus y est
présenté comme l’époux de Marie-
Madeleine et le père de ses enfants,
Marie-Madeleine (et non Pierre) est
le chef des apôtres, l’Église
Catholique a étouffé ces faits par la
force et la terreur, Jésus, pour finir,
n’était pas réellement divin mais un
simple saint homme vertueux, déifié
par l’empereur Constantin en 325 de
notre ère. De plus, le roman baigne
dans une obsession permanente
d’idées féministes extrémistes, la
notion d’un « féminin sacré », le culte
d’anciennes déesses, le tout servi
dans un roman sentimental sirupeux
au rythme haletant.

Le principal thème du roman de
Brown est le besoin urgent de
retrouver le « féminin sacré », ainsi
que le culte renouvelé d’une déesse
ou de déesses. Brown, lorsqu’on lui
fait remarquer que son roman insiste
beaucoup sur le retour du pouvoir
des femmes, déclare : « il y a deux



mille ans, le monde était peuplé de
dieux et de déesses. Aujourd’hui,
seuls les dieux persistent. Les
femmes, dans beaucoup de cultures,
ont été démunies de leur pouvoir
spirituel. Ce roman tente d’expliquer
comment et pourquoi ce changement
a eu lieu et quelles sont les leçons
que nous pourrions en tirer pour le
futur. »

Dans une interview donnée sur CNN,
le 17 juillet 2003, Brown insista sur
cet aspect à plusieurs reprises : « À
cette époque, les gens vivaient dans
un monde de dieux et de déesses. À
Mars correspondait Athéna, au dieu
de la guerre la déesse de la beauté ;
dans la tradition égyptienne, Osiris et
Isis… Aujourd’hui, nous vivons dans
un monde où il n’y a que des dieux.
L’équivalent féminin a été supprimé.
». Il continue : « Il est intéressant de
remarquer que le mot « dieu » fait
référence au pouvoir et à la crainte
alors que le mot « déesse » renvoie



davantage à l’imaginaire. » Afin
d’expliquer ce qui, selon lui, pourrait
offenser les chrétiens traditionnels
qui pourraient se sentir offensés, il
déclare : « Il y a des gens dans l’Église
pour qui ce livre est un peu choquant
mais la réaction de la grande
majorité du clergé et des érudits
chrétiens a été positive. » Il
continue : « notamment parmi les
religieuses qui ont particulièrement
apprécié le message féministe
contenu dans ce livre. »

Il faut remarquer que lorsque
Brown, dans des interviews au sujet
de son roman, fait référence à
l’Église ou a la chrétienté, il pense à
l’Église Catholique. Le Da Vinci Code
ne tient pas tellement compte du fait
qu’il y a des chrétiens non
catholiques comme les orthodoxes et
les protestants. On n’y trouve qu’une
légère allusion à l’Église d’Angleterre
(cf. p.346). Toutes les autres
références sont en rapport avec



l’Église Catholique, souvent assimilée
au « Vatican », terme pour lequel
Brown semble avoir une affinité
toute particulière. Cependant, il n’est
pas catholique et ne semble pas
l’avoir été un jour. Lorsqu’on lui
demande sur son site Internet s’il est
chrétien, il répond sûr de lui et
indifférent, très post-moderne : « Je
suis chrétien, mais pas dans le sens
traditionnel du terme. Si vous
demandez à trois personnes
différentes ce qu’être chrétien
signifie, vous obtiendrez trois
réponses différentes. Certains
pensent que le fait d’être baptisé
suffit, d’autres pensent qu’il faut
accepter la Bible comme une source
historique immuable. D’autres
encore croient au fait que tous ceux
qui ne considèrent pas le Christ
comme leur sauveur personnel
seront condamnés à aller en enfer.
La foi est en évolution permanente et
chacun d’entre nous trouve sa place
où il le peut. C’est en essayant de



classifier de façon trop rigide des
concepts éthérés comme la foi que
l’on finit par débattre de sémantique,
en passant complètement à côté de
l’essentiel. En effet, nous essayons
tous de déchiffrer les grands
mystères de la vie et chacun d’entre
nous essaye de parcourir son propre
parcours vers la Lumière. Je
m’intéresse à beaucoup de religions.
Plus j’apprends et plus je me pose de
questions. Pour moi, ma quête
spirituelle sera celle d’une longue vie
de travail permanent. »

Cette idée est exprimée par le
principal personnage du Da Vinci
Code Robert Langdon, « symbologiste
» à Harvard : « toute croyance est
fabriquée. C’est la définition de la foi,
l’acceptation de ce que l’on pense
être vrai et qui ne peut être prouvé.
Toutes les religions décrivent Dieu
par le biais de métaphores,
d’allégories, d’extrapolations, et ce
depuis l’ère égyptienne jusqu’au



catéchisme actuel. Les métaphores
permettent à l’esprit de concrétiser
ce qui est abstrait. Cela devient
problématique lorsque l’on
commence à croire à ce que sont nos
propres métaphores. Ceux qui
comprennent véritablement leur foi
comprennent que les récits sont
métaphoriques ». (p. 341-2)

Ironiquement, le Da Vinci Code
repose sur le fait que Langdon, à la
fin du roman fait l’expérience d’une
foi profonde apparemment non
métaphorique, une expérience qui
repose sur le féminin sacré et Marie-
Madeleine. Il est aussi intéressant de
constater la façon avec laquelle
Brown remet continuellement en
question tout type d’autorité, et
particulièrement celle de l’Église
Catholique, mais il garde une grande
confiance dans la justesse de sa
recherche personnelle (qui concerne
un grand nombre de domaines),
même sur des sujets où un lecteur



averti ne peut manquer de constater
son ignorance. Ceci est bien ironique
lorsque l’on considère le soi-disant
relativisme de Brown et son attitude
toujours dubitative face à l’histoire.
En bon sceptique, il se demande
ouvertement si l’on pourra un jour
connaître la vérité au sujet du passé.

« Aussi loin qu’il nous en souvienne,
ce sont les vainqueurs, ceux qui
réussissent, qui écrivent l’histoire
(ces sociétés et ces systèmes de
croyances qui, du fait de leur victoire
sur d’autres ont survécu). Même si
les récits sont toujours subjectifs,
nous estimons encore l’exactitude
historique d’un concept donné en
estimant combien il correspond aux
registres historiques préexistants.
Beaucoup d’historiens croient
aujourd’hui (moi y compris) que
lorsque l’on évalue l’exactitude d’un
concept historique, il faudrait avant
tout se poser la question suivante :
dans quelle mesure l’histoire en elle



même est elle exacte historiquement
parlant ? » (sur le site personnel de
Dan Brown).

Brown espère sans aucun doute que
Da Vinci Code sera plus qu’un simple
best-seller. Il semble qu’il aimerait
que grâce à lui, nous changions notre
façon de voir l’histoire, la religion et
la civilisation occidentale. Lorsqu’on
lui demande si le roman est source
de controverses, Brown affirme à
nouveau son désir de faire l’apologie
du « féminin sacré » et de remettre
en question la vision communément
adoptée de la culture occidentale et
de la chrétienté :

« Comme je l’ai déjà dit, cela fait des
siècles que l’on susurre le secret que
je révèle dans ce livre. Ce n’est pas
moi qui l’ai inventé. Cela dit, c’est
peut-être la première fois que l’on
révèle ce secret sous la forme d’un
thriller à succès mais l’information
contenue n’a rien de nouveau.



J’espère sincèrement que le Da Vinci
Code, en plus de distraire le public,
représentera pour lui une main
tendue qui l’incitera à faire ses
propres découvertes. » (sur le site
personnel de Dan Brown).

Comme on l’a déjà fait remarquer,
les lecteurs ont été réceptifs au
message de l’auteur et beaucoup
d’entre eux s’émerveillent face à
l’intention subversive de Brown dans
son thriller. L’un d’entre eux,
subjugué, s’exprime ainsi : « grâce à
une recherche impeccable, Monsieur
Brown nous fait découvrir des
aspects et des interprétations de
l’histoire occidentale et de la
chrétienté dont je n’avais jamais
entendu parler jusqu’ici, auxquels je
n’avais pas même pensé. À plusieurs
reprises, je me suis vu après avoir lu
ce roman aller sur Internet pour
faire des recherches sur les
recherches de Brown lui même afin
de découvrir un nouveau monde de



possibilités historiques qui
s’ouvraient sous mes yeux.
» (amazon.com, critiques)

Comme nous le verrons, les
possibilités qui s’ouvrent au lecteur
sont à la fois douteuses et
dangereuses. Elles prennent leurs
racines dans des idées qui ne sont
pas seulement contraires à la
doctrine catholique, mais aussi
contraires à l’exactitude historique,
au savoir et au sens commun.

Qu’est-ce qui ne va pas avec le
Code ?

L’immense succès du roman Da Vinci
Code et la virulence du propos à
l’encontre de l’Église Catholique ont
suscité une importante controverse
sur les « faits » qui y sont
mentionnés. Ce roman a de
l’influence non seulement sur les
lecteurs non catholiques mais il fait
surgir des questions délicates dans
l’esprit de nombreux catholiques.



Certains se voient interrogés sur
l’interprétation que Brown fait de
l’histoire de l’Église et de la théologie.
Un lecteur catholique a écrit à
Envoy, :

« Je suis propriétaire d’une librairie
catholique. Tous les jours nous
sommes assaillis par des gens qui
prennent part aux inepties relatées
dans ce livre. Vous ne pouvez
imaginer le nombre de gens qui ont
eu ce livre entre les mains…. Nous
avons même eu affaire à une vieille
dame qui parlait de l’Opus Dei
hurlant que le contenu du livre est
vrai sinon ça n’aurait pas été
imprimé. ».

Un autre lecteur, ancien luthérien
converti, admet sans détours que Da
Vinci Code a fait surgir le doute dans
son esprit :

« Honnêtement la lecture de ce livre
a ébranlé ma foi. Je sais bien que ce
n’est que de la fiction, mais une



grande partie de ce qui est écrit
donne l’impression d’être basé sur
des faits historiques, hormis les
personnages. Et comme je ne suis pas
un érudit en matière de chrétienté, je
ne sais même pas où commencer
pour réfuter ces idées. Comme
l’Église Catholique détient toutes les
preuves qui réfuteraient les bêtises
contenues dans Da Vinci Code, je me
demande si vous ne pouvez pas
m’orienter vers une œuvre non
chrétienne qui puisse m’aider à
mieux suivre le fil complet des
événements historiques. Si la
chrétienté n’est qu’un vaste
accommodement, elle se trouve
reléguée au rang de mode de vie, ce
n’est plus une religion, ce que je
refuse de croire. »

Ces derniers mois nous avons
entendu de nombreuses histoires du
même genre et nous nous attendons
à en entendre bien d’autres, c’est la
raison pour laquelle nous avons écrit



cette critique. Tout comme les livres
intitulés Left Behind (cherchez ce
qu’il y a derrière) ont été utilisés
pour promouvoir une lecture
fondamentaliste des Écritures et de
la fin des temps, Da Vinci Code s’est
révélé être un outil très efficace pour
attaquer la doctrine catholique et
ébranler la foi dans la divinité de
Jésus, l’authenticité des Écritures et
l’autorité de l’Église.

« J’ai interrogé plusieurs personnes
dans mon auditoire sur les raisons de
leur présence et sur leur opinion sur
le livre et les débats organisés le soir.
Une femme nous parla de son fils
adolescent qui rechignait à recevoir
le sacrement de Confirmation et qui
pourtant après avoir lu le livre
découvrit un Jésus plus crédible,
compréhensible, et même plus
humain. C’est ce qui lui fit
poursuivre sa voie. Quelqu’un
d’autre expliqua que ce genre de
document accentue le mystère et que



ce faisant, il aide à renforcer sa foi.
Pour un autre, ceci remettait en
question la crédibilité de
l’enseignement de l’Église mais il
avait pourtant l’impression que la foi
avait besoin d’être discutée pour
durer. D’autres exprimèrent l’idée
que ce livre renforce le sentiment de
désenchantement vis-à-vis de
l’Église. »

Ce groupe et d’autres comme lui font
bien évidemment valoir des opinions
et des « sentiments » plutôt que
l’étude objective et approfondie. Une
telle ambivalence concernant le
contenu du roman est bien résumée
dans la remarque de Rotert : «
Heureusement les participants aux
débats du soir n’attendaient pas
qu’on réponde « oui » ou « non » à
toutes leurs questions. » On pourrait
faire la même remarque à propos de
la catéchèse dans de nombreuses
paroisses aujourd’hui, soulignant
une fois de plus la nécessité d’une



approche plus rigoureuse vis-à-vis
d’œuvres populaires comme Da Vinci
Code, plus particulièrement lorsque
de nombreuses personnes
alimentent leur vision de l’histoire et
des croyances de l’Église à partir de
ces sources.

La fiction, et plus particulièrement la
fiction populaire, comme Da Vinci
Code est devenue un des principaux
moyens d’éduquer les masses à
propos de toutes sortes de sujets,
mais plus spécialement des sujets à
controverse qui peuvent facilement
donner lieu au sensationnel. La
croyance selon laquelle Jésus était
l’époux de Marie-Madeleine, a eu des
enfants, et n’était pas du tout divin
existe depuis plusieurs décennies
dans la culture populaire
américaine. Pourtant nombreux sont
les lecteurs de Brown, sinon la
plupart, qui semblent ne pas en avoir
conscience, même si le roman fournit
le titre de plusieurs livres écrits au



cours des vingt ou trente dernières
années qui avancent ce genre de
croyances.

En résumé voici les principaux
problèmes concernant Da Vinci
Code :

1. Il s’en prend à l’Église catholique
et à ce qu’elle croit sur Jésus-Christ, à
la Bible, et à l’autorité de L’Église.

2. Il prétend être parfaitement précis
et basé sur des faits, ce qu’il n’est pas.

3. Il ré-écrit et donne une
interprétation erronée de l’histoire
séculaire de l’Église.

4. Il met en exergue des idées néo-
gnostiques, féministes radicales.

5. Il propage une attitude
indifférente et relativiste envers la
vérité et la religion.

Afin de critiquer ce roman de
manière approfondie, nous devrons



aller au cœur de la vision du monde
de Brown et de ses croyances vis-à-
vis du christianisme. Nous y
trouverons une obsession pour les
gnostiques, pour la notion féministe
du « féminin sacré », notion qui n’est
pas aussi pro-femme qu’il y paraît
mais plutôt anti-humaine et anti-
chrétienne. Nous découvrirons aussi
que l’interprétation que fait Brown
de l’histoire de l’Église primitive est
fondée sur des sources et des livres
qui vont à l’encontre de l’Église
catholique et qui sont. remplis de
remarques contestables, voire
fausses, vis-à-vis de l’Église, des
Écritures et des écrits gnostiques

Le féminin sacré et Marie-
Madeleine

La plus grande partie du Da Vinci
Code se passe sur une période d’à
peu près un jour, débutant avec le
meurtre du conservateur du Louvre.
Robert Langdon, symbologiste à



Harvard (terme inventé par Brown
pour désigner un expert en symboles
ésotériques et religieux), aide la
police à déchiffrer un message secret
laissé sur le cadavre. Sophie Neveu,
une jeune cryptologiste séduisante se
joint à lui dans ses recherches.
Rapidement, le couple devient
suspect et tente d’échapper aux
autorités. Alors qu’ils essayent de se
protéger et de résoudre l’énigme de
ce meurtre, ils s’allient à un riche
historien fanatique du Saint Graal,
Leigh Teabing, connaissance de
Langdon.

Poursuivis par les autorités et par un
« moine » qui est censé être membre
de l’Opus Dei, ce petit groupe
d’iconoclastes et de passionnés du
Graal voyagent de Paris à Londres.
Dans le récit, l’on découvre une série
de discours donnés par Langdon ou
Teabing sur l’identité du Graal,
l’importance de Léonard de Vinci et
de sa Cène, sur la vérité au sujet de



Jésus et l’Église Catholique. Après
quelques détours et retournements
obligatoires, le roman se termine sur
une conclusion bien plate et bien peu
enrichissante, lorsque Langdon
ressent une sorte de manifestation
divine sur le lieu supposé où repose
Marie-Madeleine : « dans un élan de
révérence, Robert Langdon tomba à
genoux. Il crut, pendant un moment,
entendre la voix d’une femme… la
sagesse des temps… chuchotant à
travers les gouffres terrestres. » (p.
454)

Marie-Madeleine est le personnage
principal du Da Vinci Code (la Marie-
Madeleine de la mythologie féministe
néo-gnostique). Selon le roman, la «
Magdalénienne » fut l’apôtre avec un
grand A de Jésus ; le saint Graal, c’est
elle. Comme Sandra Miesel le fait
remarquer dans le magazine Crisis, «
le livre de Brown est plus que
l’histoire de la quête du Graal, il
réinterprète complètement la



légende du Graal. Ce faisant, Brown
renverse l’idée selon laquelle le corps
féminin est sur le plan symbolique
un « récipient » et crée un récipient à
la forme symbolique d’un corps
féminin. Celui-ci porte un nom bien
connu de tous les chrétiens puisque
Brown prétend que le Saint Graal
n’était que Marie-Madeleine elle-
même. Elle fut le vaisseau qui contint
le sang de Jésus-Christ dans ses
entrailles lorsqu’elle portait ses
enfants. »(« le démantèlement du Da
Vinci Code», Crisis, septembre 2003).

Au milieu du roman, Langdon et
Teabing font part à Sophie de ce
principe. Après lui avoir expliqué
que le calice du Saint Graal n’est pas
une coupe mais un symbole « des
entrailles féminines d’une femme »
qui « communique la fertilité et la
féminité », Langdon dit :

« Le Graal est littéralement l’ancien
symbole de la féminité et le Saint



Graal représente le féminin sacré et
la déesse, qui bien sûr a disparu de
nos jours, car l’Église l’a éliminée.
Autrefois, le pouvoir des femmes et
leur capacité à donner la vie était
quelque chose de sacré, mais cela
constituait une menace pour la
montée de l’Église majoritairement
masculine. Par conséquent, le
féminin sacré fut diabolisé et
considéré comme sale. Ce n’est pas
Dieu mais l’homme qui créa le
concept de « péché originel », selon
lequel Ève goûta la pomme et fut à
l’origine de la chute de la race
humaine. La femme qui fut sacrée,
celle qui donnait la vie fut
transformée en ennemi » (p.238).

Il continue en disant que « l’Église,
presque dès le début, avait assujetti
les femmes, banni les déesses, brûlé
les non-croyants et interdit la
vénération du féminin sacré par les
païens.(p.239). Puis, quelques pages
plus loin, Teabing dit que « le



mariage de Jésus et Marie-Madeleine
fait partie du registre historique. » (p.
245). Sur ce point, Teabing cite ses
sources, Elaine Paigels et son livre à
controverses, The Gnostic Gospels
(1979). Puis il cite l’Évangile de
Philippe, qui décrit le Christ
embrassant Marie-Madeleine « sur la
bouche », ce qui offensa et contraria
les disciples.

Un peu plus tard, Teabing en arrive à
ce qui est, clairement, le principal
argument de Brown : « Jésus fut le
premier féministe. Il voulait être
entre les mains de Marie-Madeleine,
et ce, pour l’avenir de l’Église » (p.
248). Teabing proclame que cela,
ainsi que le soi-disant mariage de
Jésus avec Marie-Madeleine sont la
plus grande dissimulation de
l’histoire humaine » (p. 249). Il
résume l’ensemble : « La quête du
Saint Graal est littéralement la quête
pour se mettre à genoux devant les
restes de Marie-Madeleine. C’est un



voyage dont le but est de prier aux
pieds de l’exclue, le féminin sacré
perdu » (p. 257). Ceux qui ont lu le
roman reconnaîtront ici la façon
dont il se termine.

Pour Brown, ces informations n’ont
rien d’original, comme il l’admet sur
son site. La description que Brown
fait de Marie-Madeleine, la
considérant comme l’incarnation du
« féminin sacré » est un thème
récurrent des ouvrages féministes
néo-gnostiques. Leurs auteurs
essaient de réécrire l’histoire des
débuts de l’Église en se reposant sur
des écrits gnostiques comme
l’Évangile de St Thomas, l’Évangile de
St Philippe, l’Évangile de Marie et
une poignée d’autres. Il y a d’autres
récits ésotériques, en plus de l’œuvre
de Pagel (Holy Blood, Holy Grail), qui
font part des mêmes affirmations. Il
y a des sites qui ont pour but de
répandre ces idées au sujet de Marie-
Madeleine. Tout cela fait partie d’un



intérêt grandissant pour le
gnosticisme et pour des formes
alternatives de la chrétienté qui
apparaissent de façon flagrante dans
les médias, à travers des romans, la
télévision et le cinéma. Un exemple
récent (1999) fut le navet intitulé
Stigmata, qui décrivait l’Église
Catholique se débattant pour cacher
à tout prix les « vérités » subversives
contenues dans l’Évangile de Saint
Thomas. Le film Matrix est un
mélange d’idées néo-gnostiques, de
thèmes tirés du bouddhisme et
d’autres religions orientales.

Le renouveau du gnosticisme.

Les affirmations faites dans le Da
Vinci Code ne peuvent être
comprises sans une certaine
connaissance des références sur
lesquelles s’appuie Brown : une
approche néo-gnostique de Jésus, de
l’Église primitive et de la chrétienté.



Le gnosticisme fut le plus grand défi
auquel fut confrontée la foi
chrétienne dans ses débuts, au
second et au troisième siècles.
Cependant, malgré son influence,
c’est un mouvement difficile à définir
précisément, à cause de son
caractère ésotérique, décentralisé et
éclectique. En général, le gnosticisme
est dualiste, concentré sur un savoir
(ou gnose) spirituel secret, hostile ou
indifférent au temps et à l’histoire et
méfiant, voire haineux, à l’encontre
du règne physique et du corps
humain. Le gnosticisme cherche à
échapper aux limites du temps et de
l’espace, à transcender le règne
physique et historique et tente
d’obtenir le salut par des moyens
occultes et individualistes.

Dans son étude fondatrice, The
Gnostic Religion : The Message of The
Alien God and the beginnings of
Christianity, Hans-Jonas explique que
le « dualisme radical » du



gnosticisme existe à plusieurs
niveaux : « Dieu et le monde, esprit et
matière, âme et corps, lumière et
ténèbres, bien et mal, lumière et
mort ». Les anciens gnostiques
pensaient que non seulement le vrai
Dieu est au-delà du monde et du
règne matériel, mais il n’a rien à voir
avec la création de la matière. « Le
monde est le produit de pouvoirs
inférieurs qui, bien qu’ils puissent –
par médiation – être descendus de
Lui, ont une vraie connaissance de
Dieu et en empêchent la
connaissance dans le cosmos sur
lequel ils règnent ». Plus simplement,
le règne matériel est mauvais et
l’homme doit lui échapper. Cela ne
peut s’accomplir que par la gnose ou
connaissance secrète du vrai Dieu.

Cette gnose est enracinée dans la
croyance que l’humanité n’est pas
faite pour ce monde, mauvais et
matériel. Dr. Bart D. Ehrman, auteur
de Lost Christianities : the Battle for



Scriptures and the Faith We Never
Knew (Oxford, 2003), écrit que selon
cette perspective « nous sommes
emprisonnés ici, pris au piège. Et
lorsque nous saurons qui nous
sommes et comment nous échapper,
nous pourrons alors retourner à
notre demeure céleste ». Il remarque
combien ce concept rencontre un
écho favorable auprès de lecteurs
contemporains « dont beaucoup se
sentent étrangers à ce monde, pour
qui ce monde n’a aucun sens, des
lecteurs qui comprennent de façon
très profonde et signifiante qu’ils
n’appartiennent vraiment pas à cet
univers » (p. 114). Il est aussi certain
que le gnosticisme, individualiste,
relativiste et syncrétique, plaît aux
hommes et aux femmes modernes
qui se méfient de l’Église, qui croient
l’Église anti-féministe et qui ont en
général une vision négative de toute
structure d’autorité.



Elaine Pagels explique que certains
des premiers gnostiques estimaient
que « l’humanité avait créé Dieu et
que, donc, de son propre potentiel
interne, elle avait découvert par elle-
même la révélation de la vérité
» (The Gnostic Gospels, p. 122). Plutôt
que d’être extérieur et séparé de
l’humanité, Dieu est une création de
l’humanité. Le salut ne consiste pas à
vaincre le péché grâce à l’assistance
divine, il consiste à vaincre
l’ignorance pas la connaissance de
soi (p. 123-4). L’ignorance cause la
destruction alors que la connaissance
de soi offre la libération et la
délivrance de la souffrance. Cela
signifie que Jésus ne fut pas
l’Homme-Dieu venu sauver
l’humanité du péché, comme les
chrétiens orthodoxes le croient, mais
« un professeur, un révélateur et un
maître spirituel » qui n’est
qu’humain. Dans l’enseignement
gnostique, Jésus n’est pas plus grand
que l’élève, mais il aidera l’élève à le



transcender en savoir et en «
conscience de Christ ».

Un autre concept clé adopté par
plusieurs groupes gnostiques, est
celui d’un dieu androgyne, d’une
divinité qui offrirait un équilibre
parfait entre les principes masculin
et féminin. Pagel écrit que « certains
groupes gnostiques voulaient
absolument que le divin soit
considéré comme masculo-féminin,
le grand pouvoir mâle/femelle.
D’autres prétendaient que les termes
ne devaient s’entendre que comme
des métaphores puisqu’en réalité le
divin n’est ni mâle ni femelle. Un
troisième groupe soutenait que l’on
pourrait décrire la Source première
soit en termes masculins soit
féminins, selon l’aspect que l’on
voulait privilégier ». Elle ajoute : «
Les tenants de ces diverses théories
acceptaient que le divin devait se
comprendre en termes d’une relation
harmonieuse et dynamique entre des



contraires, un concept qui pourrait
ressembler au ying et au yang des
Extrêmes Orientaux, mais qui reste
étranger au Judaïsme et au
christianisme orthodoxes » (The
Gnostic Gospels, p.51).

La divinité gnostique est à la fois
dieu et déesse et les gnostiques
méprisaient les chrétiens qui avaient
« supprimé » la nature féminine de la
divinité. Dans Da Vinci Code,
Langdon chapitre Sophie à ce sujet,
lui disant que le « Prieuré de Sion
croit que Constantin et ses
successeurs mâles réussirent à
convertir le monde d’un paganisme
matriarcal à un christianisme
patriarcal, en lançant une campagne
de propagande qui tendait à
diaboliser le féminin sacré,
oblitérant la déesse à jamais de la
religion moderne » (p. 124). Cette
suppression, d’après Brown, eut pour
conséquence une humanité tordue et
déséquilibrée, trop masculine et



manquant d’un principe féminin
rééquilibrant :

« Les jours de la déesse étaient finis.
Le pendule repartit dans l’autre sens.
La Terre Mère devint le monde de
l’homme et les dieux de la
destruction et de la guerre firent de
nombreuses victimes. L’ego mâle
avait passé deux millénaires sans
être freiné par son contrepoids
féminin. Le Prieuré de Sion pensait
que cette suppression du principe
féminin sacré dans la vie moderne
avait causé ce que les Amérindiens
Hopi appelaient koyanisquatsi ou «
vie déséquilibrée », une situation
instable marquée par des guerres
alimentées à la testostérone, une
pléthore de sociétés misogynes et un
manque de respect croissant à
l’égard de la Terre Mère » (pp. 125-6).

Non seulement lesg nostiques
croyaient que le vrai Dieu était
androgyne (un dieu dépassant le



dieu de ce monde, ce demi-dieu que
les juifs et les chrétiens croyaient à
tort être Dieu), mais beaucoup
croyaient aussi que l’humanité devait
être androgyne ou masculo-
féminine. Certains gnostiques
interprétaient Genèse 1, 27 comme
voulant dire que Dieu avait créé un
androgyne, pas un homme et une
femme. Cette idée d’une humanité
androgyne et complète apparaît dans
le roman. En parlant à Sophie de La
Joconde, Langdon déclare que «
quoique Vinci ait voulu faire, …. sa
Mona Lisa n’était ni homme, ni
femme. Le portrait, subtilement, fait
penser à l’androgynie. C’est une
fusion de deux principes » (p. 120).
Langdon, comme Brown, prennent
leurs désirs pour des réalités puisque
la majorité des historiens d’art
s’accordent là-dessus : le portrait n’a
rien d’androgyne ; il s’agit d’un
portrait magistral d’une dame
italienne, sans doute l’épouse d’un
marchand, Francesco Di Bartolomeo



di Zanobi del Giocondo. Néanmoins,
l’idée que Mona Lisa Gherardini
puisse incarner un être androgyne
correspond aux croyances
gnostiques : ceux qui avaient été
éclairés par la gnose avaient besoin
d’être paire, mâle et femelle, formant
un tout parfait ou « syzygy ». Ainsi
Jésus exigeait un alter ego féminin
qui le compléterait ; en termes
gnostiques, cette femme était
naturellement l’ « épouse » du Christ,
Marie-Madeleine.

Le lien entre ces concepts gnostiques
anciens et les attaques féministes
contre les enseignements de l’Église,
en particulier la prêtrise réservée
aux hommes, est évident. Si les
genres masculin et féminin ne sont
pas uniques, d’une manière vitale
mais égale, comme l’enseigne l’Église
catholique, s’ils sont le résultat d’une
anthropologie incomplète, il n’y a
alors plus de raison d’écarter les
femmes de la prêtrise ou de



l’épiscopat. S’il n’y a pas de
différence essentielle ou de
distinction entre hommes et femmes,
le refus de l’Église d’ordonner des
femmes n’est qu’une question de
misogynie, non de vérité doctrinale
ou théologique. Ce lien est tout à fait
visible dans les œuvres des
féministes qui veulent obtenir
l’ordination des femmes au sein de
l’Église catholique.

Finalement, la définition du
gnosticisme ancien ou contemporain
est rendue plus difficile par sa nature
syncrétique. « Les systèmes
gnostiques mélangeaient tout : les
mythologies orientales, les doctrines
astrologiques, la théologie iranienne,
des éléments de la tradition juive,
qu’elle soit biblique, rabbinique ou
occulte, l’eschatologie du salut
chrétien et les concepts et la
terminologie platonique » explique
Jonas dans The Gnostic Religion, p.
25. Aujourd’hui, nombreux sont les



groupes ésotériques qui utilisent les
concepts et les écrits gnostiques :
wiccans, adeptes du New Age,
occultistes, féministes radicaux, néo-
païens et bien d’autres encore. C’est
aussi le cas avec Da Vinci Code qui
fait référence à un certain nombre
de mouvements et de groupes
ésotériques et occultistes amis et qui,
surtout, paraît ensorcelé par une
interprétation féministe radicale de
l’histoire de l’Église

Le mythe néo-gnostique de l’Église
primitive féministe.

Les croyances concernant l’Église
primitive, le gnosticisme et Marie-
Madeleine qui sont avancées dans le
roman de Brown remontent au XIXe
siècle et à l’apparition du féminisme
moderne. Dans son ouvrage intitulé
Hidden Gospels : How the Search For
Jesus Lost Its Way (Oxford 2001),
Philip Jenkins souligne que les «
activistes de la fin du dix-neuvième



siècle voyaient Jésus et ses premiers
disciples comme des proto-féministes
dont les idées radicales étaient
étouffées par l’orthodoxie patriarcale
». Outre les féministes, « l’idée était
communément répandue chez les
écrivains occultes et ésotériques que
les gnostiques détenaient les vérités
centrales d’un christianisme perdu.
Plusieurs de ces écrivains
partageaient l’excitation de l’époque
relative au suffrage des femmes et
autres causes progressistes » (p. 125).
Ces écrivains ont cherché dans les
formes gnostiques et hérétiques de la
chrétienté primitive des arguments
qui puissent soutenir leur croyance
en un Jésus féministe radical, en une
Église fondée initialement comme un
corps égalitariste et sans dogme.
Croyance également dans le fait qu’il
y avait des femmes parmi les
premiers apôtres ou qu’elles étaient,
comme dans le cas de Marie-
Madeleine, les apôtres les plus
importants.



L’un des premiers textes gnostiques
utilisé de manière efficace par les
féministes fut Pistis Sophia (dans The
Books of the Savior) qui fut publié en
anglais en 1896. Marie-Madeleine y
est présentée comme l’apôtre
principal de Jésus alors que les
disciples masculins sont frustrés par
le manque d’attention dont ils font
l’objet de la part du Christ. Mais ce
fut la découverte de nombreux textes
gnostiques en 1945 à Nag Hammadi
en Égypte qui offrit encore plus de
munitions à ceux qui cherchaient à
saper l’autorité de l’Église et à en
modifier les structures ou la
théologie. Elaine Pagels, dont le
travail de vulgarisation dans ce
domaine a été immense, écrit que «
les sources de Nag Hammadi,
découvertes à une époque de crise
sociale quant à la définition des rôles
sexuels nous offrent un défi :
réinterpréter l’histoire et réévaluer
la situation actuelle » (The Gnostic
Gospels, p. 69).



Comme le souligne Pagel, la
découverte de Nag Hammadi est
vraiment bien tombée pour ceux qui
souhaitaient réinterpréter le Christ à
leur image et détruire les
interprétations orthodoxes et
traditionnelles. « Ces discours secrets
ont servi de garantie scripturale pour
de nouvelles interprétations
radicales du Christ ,» note Jenkins «
pour interpréter des affirmations
théologiques d’une manière
purement symbolique et
psychologique et pour défier les
règles légales ou dogmatiques en
fonction du sens moral subjectif du
croyant. En règle générale, ces
discours secrets sont une mine
merveilleuse pour les libéraux, les
féministes et les radicaux qui, au sein
des églises, remettent en question ce
qu’ils considèrent comme des
institutions et des préjugés dépassés
» (p. 16).



Cela décrit parfaitement les
intentions de Da Vinci Code, qui
utilise un vecteur romanesque pour
promouvoir l’agenda sur lequel un
certain nombre de féministes et
d’érudits post-modernes travaillent
depuis les années soixante. Ces fans
du roman de Brown, qui croient que
l’auteur est en quelque sorte tombé «
par hasard » sur des informations
nouvelles seraient surpris
d’apprendre combien ses vues sont
des lieux communs au royaume des
études gnostiques et féministes. La
description que fait Jenkins de la
littérature produite dans ce domaine
correspond tout à fait au roman :

« Au cours du siècle dernier, la
littérature traitant des discours
secrets, réels ou fabriqués, a été
envahie par des théories du complot
suggérant qu’une organisation
puissante, en général l’Église
catholique, est en trainde comploter
avec cynisme afin de cacher le



véritable évangile ou de créer de
faux documents pour tromper les
fidèles. Ce genre d’idée se retrouve
dans plusieurs romans et fictions
hollywoodiennes tel Stigmata, film
dans lequel on voit le Vatican tentant
désespérément de supprimer un
Évangile de Jésus calqué, c’est
évident, sur l’Évangile de Thomas
» (p. 18).

Il faudrait un volume entier pour
traiter de façon complète de toutes
ces questions entremêlées et pour y
répondre. Suivent ici quelques points
essentiels pour comprendre le Da
Vinci Code.

L’idée féministe selon laquelle
l’Église primitive aurait été une
organisation égalitaire dirigée à la
fois par des hommes et des femmes
prêtres et évêques repose sur des
hypothèses sans fondement et sans
preuve historique. Pagels l’a en
partie admis quand, en 1998, au



cours d’un programme PBS, From
Jesus to Christ, elle a déclaré : « Je ne
vois pas, à cette époque là, un âge
d’or de l’égalitarisme. Je vois un
mouvement nouveau, pas encore
formé, divers et menacé qui a offert
aux femmes beaucoup plus de
mobilité dans certains rôles pendant
un moment, en certains endroits et
pas à d’autres » (cité par Jenkins, p.
132). Les chercheurs féministes qui
s’interrogent sur les premières
décennies de l’Église primitive
traitent d’habitude le Nouveau
Testament avec méfiance, soutenant
que c’est là l’œuvre des hommes eux-
mêmes, qui finirent par gagner le
pouvoir dans l’Église en éliminant les
femmes. Se fondant sur une
herméneutique du soupçon, ces
chercheurs se doivent de laisser de
côté les premières preuves que
l’Église fut fondée par le Christ et que
sa direction sur terre fut confiée à
douze hommes (Mt. 10, 1 ss ; 19, 28 ;
Lc 22, 25-30 ; Jn 20, 20-24) conduits



par Pierre (Mt 16, 15-19) et se doivent
aussi naturellement d’utiliser à tout
prix des textes qui furent écrits
quelque cinquante à trois cents ans
après les documents du Nouveau
Testament.

En outre, on trouve cette notion
trompeuse que les écrits gnostiques
sont toujours féministes alors que les
écrits du Nouveau Testament, et donc
leurs auteurs, sont eux anti-
féministes. Cette idée apparaît aussi
dans Da Vinci Code. Après avoir cité
dans l’Évangile de Marie-Madeleine
le passage où Pierre se plaint de la
relation étroite entre Marie et le
Christ, Teabing déclare : « Je suppose
que Pierre était un vrai macho » (p.
248). Il continue en disant que « Jésus
était le féministe par excellence. Il
voulait que l’avenir de son Église soit
mis entre mains de Marie-Madeleine
» (p. 248).



Mais une chose dont Brown ne
s’inquiète jamais, c’est de faire citer
par ses personnages le verset final de
L’Évangile de Thomas, le texte
gnostique le plus célèbre. Ce verset
dit : « Simon Pierre leur dit : ‘que
Marie nous quitte car les femmes ne
sont pas dignes de vivre’. Jésus dit
‘moi-même je la conduirai pour en
faire un homme pour qu’elle aussi
elle puisse devenir un esprit vivant
vous ressemblant, à vous, les
hommes. Car toute femme qui se
transformera en homme entrera au
royaume des cieux » (v. 114). Ce
passag, et bien d’autres du même
ordre ne s’accordent pas avec les
vues féministes des gnostiques tout
comme, bien sûr, la façon positive
dont l’Église a traité les femmes au
cours de l’histoire ne supporte pas
les comparaisons avec l’image
négative qu’en donnent les
féministes.



L’un de ces groupes, l’organisation «
catholique » Future Church, explique
dans un article en ligne que « les
églises Montaniste et Valentinienne,
qui avaient des dirigeants hommes et
femmes furent finalement dissoutes.
Les érudits disent que les
communautés montaniste et
valentinienne étaient orthodoxes.
Elles furent supprimées non parce
que leur enseignement était
hérétique mais parce que les femmes
autant que les hommes étaient à la
tête de ces églises ». En réalité,
presque tous les chercheurs, y
compris beaucoup d’auteurs
féministes, admettent que les
montanistes et les valentiniens se
situaient hors de l’Église. On les
tenait pour hérétiques pour de
nombreuses raisons : attaques contre
la divinité du Christ (valentiniens) ou
contre l’autorité de l’Église (les deux
groupes) ; obsession pour les
prophéties (montanistes) et vues
dualistes (valentiniens). Même Elaine



Pagels déclare que le gnosticisme
valentinien était « la forme la plus
sophistiquée et la plus influente de
l’enseignement gnostique et de loin
la plus menaçante pour l’Église
» (The Gnostic Gospels, p. 31).
Malheureusement, des tentatives
aussi maladroites d’utilisation des
mouvements anciens et hérétiques à
des fins hérétiques modernes
deviennent de plus en plus
répandues.

Jouer sur les dates

La datation des écrits du Nouveau
Testament et des écrits gnostiques est
essentielle pour bien mesurer les
sérieuses erreurs trouvées dans Da
Vinci Code et dans les travaux des
adeptes du néo-gnoticisme.

Si les ouvrages gnostiques tels que
L’Évangile de Marie et l’Évangile de
Thomas ont été écrits à la même
période que les Évangiles
canoniques, le corpus paulinien et les



autres livres du Nouveau Testament
(datés de 50 à 100 après Jésus-Christ,
même par de nombreux érudits «
libéraux »), alors l’Église primitive
ressemble aux tableaux peints par
des universitaires féministes, dans
lequel différents groupes
coexistaient sur le même plan, du
moins pour un temps, au sein d’une
époque de théologie démocratique et
floue. Selon ce schéma, l’Église
hiérarchisée dominée par les
hommes, s’est établie beaucoup plus
tard, au cours des deuxième et
troisième siècles et Jésus ne fut pas
reconnu comme Dieu-homme avant
l’époque de Constantin. C’est
exactement le scénario dépeint dans
Da Vinci Code (voir p. 230 ss).

Cependant, si les livres gnostiques
ont été écrits plusieurs décennies —
voire des siècles — après les livres du
Nouveau Testament, ils deviennent
alors réactionnaires, résultat d’un
combat intense des sectes hérétiques



contre l’enseignement officiel de
l’Église et des Apôtres. Ces combats
sont survenus au deuxième siècle,
spécialement aux alentours de 135 et
165 après Jésus-Christ, et ont
continué quelque temps. La nature
de ce combat apparaît dans les écrits
des apologistes orthodoxes tel Irénée,
qui écrivit son grand texte polémique
réfutant le gnosticisme (spécialement
les Valentiniens) Contre les Hérésies,
en 180 environ après Jésus-Christ.

Autrement dit, le gnosticisme a
commencé à affronter l’Église
catholique de plein fouet à la moitié
du deuxième siècle, des décennies
après la vie du Christ et des Apôtres
et après la formation de l’Église. Le
gnosticisme aurait été un
mouvement apparaissant en dehors
du christianisme, même si certaines
superpositions de langage ou de
concepts ont pu coexister, dues pour
une part à des cultures communes et
d’autre part à l’intérêt des gnostiques



pour l’Ancien Testament. Certains
partisans du gnosticisme affirment
qu’un gnosticisme déjà solidement
fondé est évident à l’intérieur de
l’Église en la personne de Simon le
Magicien (Actes 8, 9-13) mais c’est
une vision pour le moins théorique.
Hans Jonas écrit que Simon « n’était
pas un chrétien dissident, et que si
les Pères de l’Église lui ont donné le
rôle de l’archétype hérétique, c’est
qu’ils admettaient implicitement que
le gnosticisme n’était pas un
phénomène interne au christianisme
» (La religion gnostique, p.103).

Ce qui caractérise particulièrement
les écrits gnostiques, c’est qu’ils sont
très différents par nature des écrits
canoniques : loin d’être historiques,
ils sont même anti-historiques en
style et en contenu, et ils comportent
peu d’éléments narratifs et
chronologiques. Les documents Nag
Hammadi, aussi racoleurs qu’ils
soient, ont peu sinon rien apporté



comme détails nouveaux et
éclairants sur la vie du Christ et les
événements de l’Église primitive.
Ceci tient en partie au fait que ces
documents ont été écrits des
générations après les événements, et
en partie au parti-pris gnostique anti-
historique qui méprise la foi en un
Dieu qui se soucierait de la réalité
matérielle et historique. En
conclusion de son étude sur la
véracité de L’Évangile de Marie et
des autres textes gnostiques, Jenkins
écrit : « Ces textes non canoniques
ont été écrits à une période où la
hiérarchie épiscopale était déjà bien
établie, quand les premières
communautés chrétiennes n’étaient
plus qu’un lointain souvenir et
quand les Évangiles canoniques
étaient déjà largement reconnus
comme les principales autorités
concernant la vie de Jésus. Marie et
plusieurs autres textes ont été écrits
à une époque où l’Église avait déjà
fixé quatre Évangiles dans son



canon. Malgré l’affirmation que
Marie a été omise ou exclue de ce
canon, sans doute pour son
féminisme subversif, ce texte était
bien trop tardif pour être considéré
comme candidat à ce canon de
l’Église. »

Les conclusions de Jenkins sont
approuvées par la majorité des
biblistes. Le docteur Bart Ehrman,
par exemple, dans son livre
Christianisme oublié, la bataille des
Écritures et de la foi, ce que nous ne
savions pas, (Oxford 2003), ne date
aucun des Évangiles gnostiques
avant le « début du 2é siècle ».
Nombre d’entre eux sont datés du 3e,
4e et 5e siècles. Les introductions aux
ouvrages gnostiques contenues dans
les documents Nag Hammadi
(Harper 1979-88) édités par James M
Robinson reconnaissent les mêmes
dates, quand bien même elles
prétendent que les écrits gnostiques
devraient être considérés comme



faisant autant autorité que les quatre
évangiles. Même Le sang sacré, le
sacré Graal, qui prend de très
grandes libertés dans son « érudition
» (Teabing remarque dans le Da Vinci
Code que « les auteurs de ce livre ont
fait des raccourcis discutables au
plan de la foi dans leurs analyses »)
déclare :« les érudits modernes ont
établi que certains sinon la plupart
des textes de ces manuscrits (Nag
Hammadi) datent au plus tard de 150
après Jésus-Christ » (p. 380).

Tout cela contredit l’affirmation de
Teabing dans Da Vinci Code que «
plus de quatre-vingt évangiles ont été
étudiés pour le Nouveau Testament
et cependant seulement peu ont été
retenus : Matthieu, Marc, Luc et Jean
». (p. 231)

Bien loin des « quatre-vingts
évangiles », seuls cinq ou six étaient
encore pris en considération dans la
deuxième moitié du 2e siècle. À la fin



du 2e siècle, L’Église primitive
reconnut les Évangiles de Matthieu,
Marc, Luc et Jean comme les quatre
inspirés par l’Esprit Saint et
significatifs pour le canon du
Nouveau Testament.

Comme le montre Jenkins « le
processus de l’établissement du
canon était bien entamé avant que
Constantin ne devienne empereur et
avant que l’Église ait le moindre
espoir d’avoir un pouvoir politique.
La phase cruciale intervint au milieu
du 2e siècle… » (p.85).

De fait, il y avait déjà un consensus
croissant sur le canon de l’ensemble
du Nouveau Testament au milieu du
2e siècle, même si cela n’a pas été
défini à un niveau officiel (non
universel) avant la fin du 4e siècle et
le début du 5e siècle, à travers une
succession de synodes locaux.
Lorsque Justin, apologiste et martyre,
écrit aux environs de 150 après



Jésus-Christ et explique la liturgie des
chrétiens à ses lecteurs non-
chrétiens, il dit en parlant des
Apôtres : « les souvenirs qu’ils ont
mis par écrit, appelés Évangiles, nous
ont ainsi transmis ce qui leur avait
été ordonné » (La première
Apologie). Tertullien, écrivant à la
même époque prend la défense des
quatre Évangiles, des Actes des
Apôtres, des treize Épîtres de saint
Paul, de l’Épître aux Hébreux , de la
première lettre de saint Jean et de
l’Apocalypse contre les idées
gnostiques de Marcion (Cinq livres
contre Marcion 4. 2, 4. 5). Quelques
décennies plus tard, Irénée se réfère
explicitement aux quatre Évangiles
et à leurs auteurs et suggère qu’ils
ont acquis un statut unique dans
l’Église :

« Matthieu a également publié
auprès des Hébreux un Évangile écrit
dans leur propre langue, tandis que
Pierre et Paul prêchaient à Rome et



établissaient les fondations de
l’Église. Après leur départ, Marc, le
disciple et l’interprète de Pierre, nous
a transmis également par écrit ce qui
avait été prêché par Pierre. Luc
également, le compagnon de Paul
enregistra dans un livre l’Évangile
prêché par Paul. Plus tard, Jean, le
disciple du Seigneur, celui-là même
qui s’est penché sur sa poitrine,
publia lui-même un Évangile
pendant son séjour à Éphèse en Asie
Mineure (Contre les Hérésies, 3 1.1).

Un peu plus tard, Irénée écrit : « Il
n’est pas possible que les Évangiles
puissent être plus nombreux ou
moins nombreux que ce qu’ils sont
» (3. 11. 8) et à nouveau il met en
évidence Matthieu, Marc, Luc et Jean,
preuves supplémentaires que le
nombre d’Évangiles reconnus
comme faisant autorité dans l’Église
a été fixé à quatre au moins 150 ans
avant Constantin et le Concile de
Nicée.



par Carl E. Olson et Sandra
Miesel, Planet Envoy, 2004

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/decrypter-le-
da-vinci-code-1ere-partie/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/decrypter-le-da-vinci-code-1ere-partie/
https://opusdei.org/fr-cm/article/decrypter-le-da-vinci-code-1ere-partie/
https://opusdei.org/fr-cm/article/decrypter-le-da-vinci-code-1ere-partie/

	Décrypter le Da Vinci Code (1ere partie)

