
opusdei.org

Comment bien
recevoir Jésus dans
la communion?

À l'occasion de l'anniversaire de
la 1ère Communion de saint
Josémaria (23 avril), nous vous
proposons à nouveau cet
article. Que signifie recevoir la
communion ou l'eucharistie ?
Qui peut recevoir la
communion ? Comment se
préparer à recevoir la
communion ? Quand doit-on
recevoir la communion et que
doit-on faire après avoir reçu la
communion ? Voici quelques
réponses à des questions



courantes sur la Sainte
Communion.

21/04/2023

Sommaire

1. Que signifie communier ou
recevoir l’Eucharistie ? Qui peut
communier ?

2. Pourquoi est-il important de
recevoir la communion ?

3. Comment faut-il se préparer pour
recevoir la Communion?

4. Quand convient-il de communier ?

5. Que faut-il faire après avoir
communié ?

"Chers amis, nous ne remercierons
jamais assez le Seigneur pour le don
qu'il nous a fait dans l'Eucharistie.



C'est un si grand cadeau, et c'est
pourquoi il est si important d'aller à
la messe le dimanche. Aller à la
messe non seulement pour prier,
mais pour recevoir la communion, ce
pain qui est le corps de Jésus-Christ
qui nous sauve, nous pardonne, nous
unit au Père. C'est beau de faire
cela !" (Pape François, Audience du 5
février 2014).

1.Que signifie communier ou
recevoir l’Eucharistie? Qui peut
communier?

Recevoir la communion, ou
l'Eucharistie, c'est recevoir le Christ
lui-même, le Fils du Dieu vivant, qui
est sous les espèces sacramentelles.

Dans le Saint Sacrement de
l'Eucharistie sont "véritablement,
réellement et substantiellement
contenus le Corps et le Sang ainsi que
l'âme et la divinité de notre Seigneur
Jésus-Christ, et donc le Christ tout
entier".



Cette présence est appelée " réelle ",
non pas exclusivement, comme si les
autres présences n'étaient pas "
réelles ", mais par excellence, parce
qu'elle est substantielle, et que par
elle le Christ, Dieu et homme, devient
totalement présent dans notre âme
lorsque nous communions.

C'est pourquoi, pour recevoir le
Christ dans la communion
eucharistique, il est nécessaire d'être
baptisé et d'être en état de grâce. Si
l'on est conscient d'avoir péché
mortellement, c'est-à-dire d'avoir
offensé Dieu dans un domaine grave,
avec un avertissement complet, on
ne doit pas s'approcher de
l'Eucharistie sans demander pardon
et sans avoir reçu auparavant
l'absolution dans le sacrement de la
pénitence.

Textes de Saint Josémaria pour
méditer



Nous allons recevoir le Seigneur. Sur
la terre on accueille avec des
lumières, de la musique et des
vêtements de gala les personnes de
haute condition. Pour recevoir le
Christ dans notre âme, comment
devons-nous nous préparer? Avons-
nous parfois pensé quelle serait
notre conduite si l'on ne pouvait
communier qu'une seule fois dans sa
vie ?

Quand j'étais enfant, la pratique de la
communion fréquente n'était pas
encore répandue. Je me rappelle
comment on se préparait à
communier: on prenait grand soin de
bien disposer son âme et son corps.
Le meilleur costume, les cheveux
bien peignés, le corps propre, avec
peut-être un peu de parfum...
C'étaient des délicatesses
d'amoureux, d'âmes délicates et
fortes, qui savaient rendre amour
pour amour. Quand le Christ passe,
91



Jésus est resté dans l’Eucharistie par
amour... pour toi.

— Il y est resté, en sachant bien
comment les hommes le
recevraient… et comment tu le
recevrais toi-même.

— Il y est resté, afin que tu le
manges, afin que tu lui rendes visite
et que tu lui fasses part de tes
problèmes; afin qu’en le fréquentant
dans la prière auprès du tabernacle
et dans la communion, tu t’éprennes
de lui de plus en plus, et que tu fasses
en sorte que d’autres âmes — de
nombreuses âmes ! — suivent le
même chemin. Forge, 887

2. Pourquoi est-il important de
recevoir la communion ?

Le Seigneur nous adresse une
invitation pressante à le recevoir
dans le sacrement de l'Eucharistie :
"En vérité, en vérité, je vous le dis, si
vous ne mangez pas la chair du Fils



de l'homme et ne buvez pas son sang,
vous n'avez pas la vie en vous" (Jn
6,53). La communion accroît notre
union avec le Christ. Recevoir
l'Eucharistie en communion donne
comme fruit principal l'union intime
avec le Christ Jésus. Ce que la
nourriture matérielle produit dans
notre vie corporelle, la communion
l'accomplit de manière admirable
dans notre vie spirituelle. La
communion avec la chair du Christ
ressuscité préserve, augmente et
renouvelle la vie de grâce reçue au
baptême. Cette croissance de la vie
chrétienne a besoin d'être nourrie
par la communion eucharistique, le
pain de notre pèlerinage, jusqu'au
moment de la mort, où il nous est
donné comme viatique.

De plus, la communion nous sépare
du péché. Le Corps du Christ que
nous recevons dans la communion
est "donné pour nous", et le Sang que
nous buvons est "versé pour



beaucoup pour la rémission des
péchés". De même que la nourriture
corporelle sert à rétablir la perte des
forces, de même l'Eucharistie fortifie
la charité qui, dans la vie
quotidienne, tend à s'affaiblir ; et
cette charité vivifiée efface les
péchés véniels. En se donnant à
nous, le Christ ravive notre amour et
nous permet de rompre nos liens
désordonnés avec les créatures et de
nous enraciner en lui.

Par la même charité qu'elle allume
en nous, l'Eucharistie nous préserve
du péché mortel futur. Plus nous
participons à la vie du Christ et plus
nous progressons dans son amitié,
plus il nous devient difficile de
rompre avec lui par un péché mortel.
L'Eucharistie n'est pas ordonnée au
pardon des péchés mortels. C'est le
propre du sacrement de la
réconciliation. Le propre de
l'Eucharistie est d'être le sacrement
de ceux qui sont en pleine



communion avec l'Église, c'est-à-dire
de ceux qui sont dans la grâce de
Dieu. Catéchisme de l'Église
catholique, 1391- 1395

Textes de Saint Josémaria pour
méditer

Quand il donnait la sainte
communion, ce prêtre avait envie de
crier: ce que je t’apporte, c’est le
Bonheur ! Forge, 267

Tes communions étaient très froides,
tu prêtais peu d'attention à Notre
Seigneur: tu te distrayais pour
n'importe quelle bagatelle. — Mais
depuis que tu penses, dans ton
dialogue intime avec Dieu, que les
Anges sont présents, ton attitude a
changé...: "qu'ils ne me voient pas
ainsi!", te dis-tu...

— Et vois comment la force du "qu'en
dira-t-on" (mais pour le bien, cette
fois-ci) t'a fait un petit peu avancer
vers l'Amour. Sillon, 694

https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P3X.HTM
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P3X.HTM


3. Comment faut-il se préparer
pour recevoir la Communion?

Pour répondre à cette invitation,
nous devons nous préparer à ce
grand et saint moment. Saint Paul
nous exhorte à un examen de
conscience : " Quiconque mange le
pain ou boit la coupe du Seigneur
indignement se rendra coupable du
Corps et du Sang du Seigneur. Que
chacun s'examine, puis qu'il mange
du pain et boive de la coupe. Car
celui qui mange et boit sans
discerner le Corps mange et boit son
propre châtiment" (1 Co 11, 27-29).
Toute personne consciente d'un
péché grave doit recevoir le
sacrement de la réconciliation avant
de communier.

Face à la grandeur de ce sacrement,
le fidèle ne peut que répéter
humblement et avec une foi ardente
les paroles du Centurion (cf. Mt 8,8) :
"Seigneur, je ne suis pas digne que tu



entres dans ma maison, mais une
seule parole de ta part suffira à me
guérir". Pour se préparer
correctement à recevoir ce
sacrement, les fidèles doivent
observer le jeûne prescrit par
l'Église, qui les oblige à s'abstenir de
toute nourriture et de toute boisson
pendant au moins une heure avant la
Sainte Communion, à l'exception de
l'eau et des médicaments. L'attitude
corporelle (gestes, vêtements)
montre le respect, la solennité, la joie
de ce moment où le Christ devient
notre hôte. Catéchisme de l'Église
catholique, 1384- 1389

Textes de Saint Josémaria pour
méditer

Nous devons recevoir le Seigneur
dans l’Eucharistie comme les grands
de la terre, et même mieux: avec
parures, lumières, habits tout neufs...

— Et si tu me demandes de quelle
propreté, de quelles parures et de

https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P3X.HTM
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P3X.HTM


quelles lumières tu dois t’orner, je te
répondrai: la propreté dans tes sens,
un à un; la parure dans tes
puissances, une à une; et la lumière
dans toute ton âme. Forge, 834

As-tu déjà envisagé comment tu te
préparerais à recevoir le Seigneur, si
l’on ne pouvait communier qu’une
seule fois dans sa vie ?

— Remercions Dieu de ce que nous
pouvons nous approcher aussi
facilement de lui ! Cela dit... il nous
faut l’en remercier... en nous
préparant soigneusement à le
recevoir. Forge, 828

4. Quand convient-il de
communier ?

L'Église recommande vivement aux
fidèles de recevoir la Sainte
Communion lorsqu'ils participent à
la célébration de l'Eucharistie et leur
impose l'obligation de le faire au
moins une fois par an.



L'Église oblige les baptisés à
participer à la Sainte Messe les
dimanches et jours de fête et à
recevoir l'Eucharistie au moins une
fois par an, si possible au temps de
Pâques, préparée par le sacrement
de la Réconciliation. Mais l'Église
recommande vivement aux fidèles
de recevoir la Sainte Eucharistie les
dimanches et jours de fête, voire plus
fréquemment, voire tous les jours.

Textes de Saint Josémaria pour
méditer

Communie. — Ce n’est pas manquer
de respect. — Communie
précisément aujourd’hui que tu viens
de te débarrasser de cette chaîne.

— Oublies-tu que Jésus a dit : ce n’est
pas au bien portant que le médecin
est nécessaire, mais au malade ?
Chemin, 536

Augmente au maximum ta foi en la
sainte Eucharistie. — Émerveille-toi



devant cette réalité ineffable: avoir
Dieu avec nous, pouvoir le recevoir
chaque jour et, si nous le voulons, lui
parler de façon intime, comme l’on
parle à un ami, comme l’on parle à
un frère, comme l’on parle à son
Père, comme l’on parle à l’Amour.
Forge, 268

5. Que faut-il faire après avoir
communié ?

Après la communion, il est conseillé
de consacrer quelques minutes à
rendre grâce à Jésus pour sa
présence réelle dans nos âmes. C'est
un geste de respect et d'amour.
Chaque personne trouvera un moyen
de remercier personnellement Dieu
pour la possibilité de le recevoir.

Textes de Saint Josémaria pour
méditer

L'Esprit Saint ne guide pas
collectivement les âmes, mais, à
chacune, il insuffle ces résolutions,



ces inspirations et ces actes d'amour
qui vont l'aider à saisir et à
accomplir la volonté du Père.
Cependant je pense que la trame de
notre dialogue avec le Christ, dans
l'action de grâces après la Messe,
peut consister bien souvent à
considérer que le Seigneur est, pour
nous, Roi, Médecin, Maître et Ami.
Quand le Christ passe, 92

Il est Roi et Il désire régner sur nos
cœurs d'enfants de Dieu. Mais ne
pensons pas aux royautés humaines;
le Christ ne domine pas et Il ne
cherche pas s’imposer, car Il n'est pas
venu pour être servi mais pour
servir. Son royaume, c'est la paix, la
joie, la justice. Le Christ, notre Roi,
n'attend pas de nous de vains
raisonnements, mais des actes, car ce
n'est pas celui qui dit ‘Seigneur,
Seigneur!’ qui entrera au royaume
des cieux, mais celui qui fait la
volonté de mon Père du ciel, celui-là
entrera.



Il est Médecin et il soigne notre
égoïsme si nous laissons sa grâce
pénétrer jusqu'au fond de notre âme.
Jésus nous a montré que la pire des
maladies est l'hypocrisie, l'orgueil,
qui pousse à dissimuler les péchés
personnels. Avec ce Médecin, il est
indispensable d'être d'une sincérité
totale, d'expliquer entièrement la
vérité, et de dire: Domine, si vis, potes
me mundare, Seigneur, si Tu veux —
et Tu le veux toujours — Tu peux me
guérir. Tu connais ma faiblesse; je
ressens ce symptôme, je souffre de
telles faiblesses. Et nous lui montrons
simplement les plaies; et le pus, s'il y
a du pus. Seigneur, Toi qui as soigné
tant d'âmes, fais que, en Te possédant
dans mon cœur ou en Te
contemplant dans le Tabernacle, je
Te reconnaisse comme Médecin
divin.

Il est Maître d'une science que Lui
seul possède: celle de l'amour sans
limites de Dieu et, en Dieu, de tous



les hommes. On apprend à l'école du
Christ que notre existence ne nous
appartient pas: Lui, Il a donné sa vie
pour tous les hommes et, si nous Le
suivons, nous devons comprendre
que nous, nous ne pouvons pas nous
approprier la nôtre d'une manière
égoïste, sans partager les douleurs
des autres. Notre vie est à Dieu et
nous devons la dépenser à son
service, en nous préoccupant
généreusement des âmes, en leur
montrant par la parole et par
l'exemple, la profondeur des
exigences chrétiennes.

Jésus attend que naisse en nous le
désir d'acquérir cette science, pour
nous répéter: celui qui a soif, qu'il
vienne à moi et qu'il boive. Et nous
répétons: apprends-nous à nous
oublier nous-mêmes, pour penser à
Toi et à toutes les âmes. De cette
manière, le Seigneur nous fera
avancer par sa grâce, comme lorsque
nous commencions à écrire — vous



rappelez-vous ces bâtons de notre
enfance, guidés par la main du
maître ? — et nous commencerons
ainsi à goûter le bonheur de
manifester notre foi, cet autre don de
Dieu, par une conduite chrétienne
ferme, dans laquelle tous pourront
lire les merveilles divines.

Il est Ami; l'Ami: vos autem dixi
amicos, dit-Il. Il nous appelle amis et
c'est Lui qui a fait le premier pas; Il
nous a aimés le premier. Cependant,
Il n'impose pas son affection; Il
l'offre. Il la montre par le signe le
plus clair de l'amitié: personne n'a de
plus grand amour que celui qui
donne sa vie pour ses amis. Il était
l'ami de Lazare, Il a pleuré quand Il
l'a vu mort, et Il l'a ressuscite. S'Il
nous voit froids, sans désir, peut-être
avec la dureté d'une vie intérieure
qui s'éteint, son appel nous donnera
la vie: je te l'ordonne, mon ami, lève-
toi et marche, sors de cette vie étroite



qui n'est pas une vie. Quand le Christ
passe, 93

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/comment-
bien-recevoir-jesus-dans-la-

communion/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/comment-bien-recevoir-jesus-dans-la-communion/
https://opusdei.org/fr-cm/article/comment-bien-recevoir-jesus-dans-la-communion/
https://opusdei.org/fr-cm/article/comment-bien-recevoir-jesus-dans-la-communion/
https://opusdei.org/fr-cm/article/comment-bien-recevoir-jesus-dans-la-communion/

	Comment bien recevoir Jésus dans la communion?

