
opusdei.org

Combat, proximité,
mission (7) : « Je
donne ma vie pour la
reprendre » : le sens
chrétien du sacrifice
(I)

Si un chrétien est prêt à jeûner,
à se sacrifier pour les autres, s'il
peut supporter la souffrance
avec joie, c'est parce qu'il ne
veut pas laisser le Seigneur seul
face au poids du mal et de la
souffrance du monde.

16/10/2024



« Ces gens troublent notre cité […] et
ils prônent des coutumes que nous
n’avons pas le droit d’accepter ni de
pratiquer, nous qui sommes citoyens
romains » (Ac 16, 20-21). La catéchèse
de Paul et Silas est interrompue par
une rumeur grandissante qui
aboutira à un tumulte et à une
flagellation publique, suivis d’un
emprisonnement préventif. Ce n’est
qu’un des nombreux épisodes des
Actes des Apôtres qui montrent les
hostilités suscitées dès le début par la
prédication de l’Évangile. Les apôtres
et les premiers chrétiens ont été
maintes fois emprisonnés, humiliés
et attaqués. Mais ce qui est le plus
frappant, c’est la sérénité avec
laquelle ils ont réagi. Dans cette
scène, les corps flagellés de Paul et
Silas, enfermés dans un cachot, sont
encore engourdis et leur esprit est
encore étourdi par l’humiliation
publique lorsque « vers le milieu de
la nuit […], Paul et Silas priaient et
chantaient les louanges de Dieu, et



les autres détenus les écoutaient
» (Ac 16, 25). La réaction est
semblable à celle des apôtres à
Jérusalem, après une flagellation
totalement arbitraire : ils repartaient
tout joyeux d’avoir été jugés dignes
de subir des humiliations pour le
nom de Jésus » (Ac 5, 41).

L’histoire du christianisme est pleine
d’hommes et de femmes, jeunes et
vieux, qui vivent la souffrance avec
une joie spirituelle humainement
déconcertante. C’est une attitude qui
peut étonner à toute époque, mais
surtout dans les sociétés qui n’ont
pas connu le christianisme, ou qui
l’ont perdu de vue. Aujourd’hui, la
stupeur fait parfois écho à celle que
reflète la lettre à Diognète au IIe
siècle : « Ils montrent une teneur de
vie admirable et, de l’avis de tous,
incroyable ». Si de nombreux aspects
de la vie des premiers chrétiens
entraient en conflit avec leur
environnement, l’un d’entre eux était



certainement leur rapport au plaisir
et à la douleur, leur réaction à la
souffrance et leur disposition à se
sacrifier : « Ils sont mis à mort et
reçoivent ainsi la vie […] Ils sont
maudits et ils bénissent ; ils sont
traités avec ignominie et ils rendent
l’honneur en retour. Ils font le bien,
et ils sont punis comme des
malfaiteurs ; et, condamnés à mort,
ils se réjouissent comme s’ils avaient
reçu la vie »[1]. Le fait que ces
personnes aient trouvé la vie dans la
douleur a débordé toutes leurs
catégories. Comme la croix du Christ,
cette façon de voir et de vivre leur
paraissait une folie : « scandale pour
les Juifs, folie pour les nations. Mais
pour ceux que Dieu appelle, qu’ils
soient Juifs ou Grecs, ce Messie, ce
Christ, est puissance de Dieu et
sagesse de Dieu » (1 Co 1, 23-24).

Défi et opportunité



Peut-être plus encore aujourd’hui
que dans les grandes villes de
l’empire romain, l’air qu’on respire
est imprégné d’hédonisme dans de
nombreuses régions du monde : le
bien tend à être identifié à ce qui
procure du plaisir et le mal à la
douleur. Il y a aussi des gens qui
adoptent une attitude stoïque, en vue
de devenir plus maîtres d’eux-mêmes
et plus résilients devant les
contrariétés, mais en fin de compte,
l’approche de base tourne toujours
autour du plaisir et de la douleur, et
l’on voit à peine plus loin que cette
délimitation du territoire. Cela est dû
à toute une série de facteurs : dans
une grande partie du monde, les
possibilités de vivre confortablement
se sont multipliées, les sources de
plaisir et de divertissement sont
devenues plus facilement accessibles
que jamais, on est arrivé à soulager
la douleur avec une efficacité
inégalée dans l’histoire. Ce sont
évidemment des progrès qui



contiennent une grande part de
positif, mais, comme tout
changement dans l’expérience du
monde, ils ont un impact sur la
manière dont nous vivons la vie
chrétienne. Dans ce contexte, la
volonté de souffrir pour le Christ ou
la conviction que la joie a ses «
racines en forme de Croix » [2]

peuvent sembler surprenantes, ou du
moins difficiles à comprendre. Tout
cela constitue à la fois un défi et une
opportunité.

Le défi est lié au fait que celui qui
veut vivre proche de Dieu au milieu
du monde se trouve exposé aux
mêmes messages que ses pairs. Le
courant pourrait finir par le pousser,
par exemple, à adoucir le message de
Jésus ou à le réinterpréter dans une
version plus light. C’est au fond la
tentation d’un christianisme
accommodant, sans croix. Et
pourtant, le Seigneur nous dit : « Si
quelqu’un veut marcher à ma suite,



qu’il renonce à lui-même, qu’il
prenne sa croix et qu’il me suive. Car
celui qui veut sauver sa vie la
perdra ; mais celui qui perdra sa vie
à cause de moi et de l’Évangile la
sauvera » (Mc 8, 34-35) ; « si le grain
de blé tombé en terre ne meurt pas, il
reste seul ; mais s’il meurt, il porte
beaucoup de fruit » (Jn 12, 24). Un
christianisme sans croix, en effet, «
est mondain et devient stérile »[3].
Pour vivre dans le Christ et, à son
tour, transmettre cette vie aux
autres, le chemin passe par la croix.
Comme dans tant d’autres aspects de
notre foi, nous rencontrons ici aussi
un paradoxe : « pour Vivre, il faut
mourir » [4].

D’autre part, un environnement
hédoniste présente aussi de bonnes
occasions. La différence entre le
comportement du chrétien et son
entourage lui fournit souvent des
occasions de donner raison de son
espérance (cf. 1 P 3, 15). C’est ainsi



que l’évangélisation a progressé dans
les premiers siècles : c’est comme si
les ténèbres provoquaient un
contraste sur le fond duquel peut
briller davantage la lumière du
Christ (cf. 1 P 3,15). De nos jours,
lorsqu’un chrétien vit avec un esprit
de sacrifice et embrasse sereinement
la croix, il interpelle nécessairement
ses contemporains. D’une part, une
telle façon de vivre la douleur – sans
dramatiser, sans la faire peser sur les
autres — est attirante, comme le sont
la patience et la douceur de Jésus (cf.
Mt 11, 28-30). D’autre part, elle
suscite tôt ou tard des questions qui
ouvrent des perspectives sur la foi :
comment parvient-il à supporter
cette souffrance avec une telle
sérénité ? Pourquoi ne se révolte-t-il
pas ? Et cette joie ? S’il apprécie
comme moi les bonnes choses de la
vie, pourquoi y renonce-t-il parfois ?
Qu’est-ce que cela a à voir avec son
Dieu ? Et qu’est-ce que son sacrifice
change dans le monde ?



La seule réponse : le Christ

Toutes ces questions, qui peuvent
aussi se poser de temps en temps
dans l’âme d’un chrétien, n’ont au
fond qu’une seule « réponse
authentique, une réponse définitive :
le Christ sur la Croix »[5]. Si le
chrétien est prêt à aller à l’encontre
de ses goûts, à jeûner, à se sacrifier
pour les autres ; s’il peut supporter la
souffrance avec joie, sans se donner
trop d’importance, c’est parce qu’il
sait que, de façon mystérieuse mais
réelle, la passion de Jésus continue à
se déployer au long de l’histoire. «
Dans la vie de l’Église, dans ses
épreuves et ses tribulations, le Christ
continue, selon la brillante
expression de Pascal, à être en
agonie jusqu’à la fin du monde » [6].

Jésus « continue de souffrir dans ses
membres, dans l’humanité entière
qui peuple la terre et dont Il est la
Tête, le Fils premier-né, et le



Rédempteur » [7]. Lorsqu’un chrétien
comprend cela en profondeur, il est
logique qu’il ne veuille pas laisser le
Seigneur porter seul le fardeau du
mal et de la souffrance du monde. Sa
disposition à souffrir ne répond donc
pas à un moralisme puritain qui
regarde le plaisir avec méfiance ; il
ne s’agit pas non plus d’un simple
choix ascétique, ou d’une approche
stoïque… Il s’agit, au sens littéral, de 
com-passion : perception de la
souffrance qui transperce le cœur de
Jésus, et désir de l’accompagner,
d’aligner notre cœur sur le sien.
Comme le dit saint Paul, « je trouve la
joie dans les souffrances que je
supporte pour vous ; ce qui reste à
souffrir des épreuves du Christ dans
ma propre chair, je l’accomplis pour
son corps qui est l’Église » (Col 1, 24).

C’est avec ce désir que saint Ignace
d’Antioche écrivait vers 110, sur le
chemin du martyre : « Laissez-moi
imiter la passion de mon Dieu. Si



quelqu’un l’a avec lui, qu’il
comprenne ce que je désire et qu’il
ressente ce que je ressens ». Ce saint
inversait ce que le monde appelle la
vie et la mort : « Ne m’empêchez pas
de vivre, ne désirez pas ma mort.
N’accordez pas au monde celui qui
désire être à Dieu, et ne le séduisez
pas par les choses matérielles » [8].
C’est encore le même esprit qui a
conduit saint Paul à considérer « tout
cela comme une perte à cause de ce
bien qui dépasse tout : la
connaissance du Christ Jésus, mon
Seigneur. À cause de lui, j’ai tout
perdu ; je considère tout comme des
ordures, afin de gagner un seul
avantage, le Christ » (Ph 3, 8-9). Si,
pour être avec Jésus, il faut souffrir
et renoncer à de bonnes choses, nous
y renoncerons, non pas parce
qu’elles sont des déchets en soi, mais
parce que les préférer à Jésus
reviendrait à chercher des perles
dans un caniveau.



Gouttes de sang

Le sacrifice — choisi, quand le
Seigneur le demande, ou accepté,
quand le Seigneur le permet, mais
toujours aimé — est vécu de manière
authentiquement chrétienne en
relation avec le cœur du Christ, c’est-
à-dire « en ayant les mêmes
sentiments que le Christ » (Ph 2, 5).
Pour « sentir avec lui », pour entrer
dans cette compassion, la
contemplation de la Passion du
Seigneur peut nous être d’un grand
secours : que ressent Jésus devant sa
Croix ? Parmi les nombreuses
lumières que cette considération
peut nous apporter, nous pouvons
observer que le cœur du Christ
ressent un rejet naturel de la
douleur, mais l’accepte librement
comme un don d’amour et dans
l’espérance de la résurrection. Jésus
se donne avec la certitude qu’aucune
de ses souffrances ne sera perdue,
qu’aucun de ses efforts n’aura été



vain ; que la Croix deviendra l’arbre
de la vie.

Devant la perspective de la passion,
Jésus a transpiré du sang, une
réaction physiologique qui se produit
très rarement, dans des situations de
tension ou d’angoisse extrêmes. Le
cœur humain de Jésus manifeste
ainsi à ce moment sa parfaite
sensibilité ; il perçoit la souffrance et
le mal pour ce qu’ils sont vraiment :
quelque chose de repoussant. Bien
que cela puisse paraître évident, il
est bon de rappeler que Jésus n’a pas
choisi la passion et la croix pour
elles-mêmes, mais qu’il les a
acceptées volontairement comme «
prix de notre rançon »[9]. Dans le
combat de sa prière, Jésus demande
à Dieu son Père : « Mon Père, s’il est
possible, que cette coupe passe loin
de moi ! » (Mt 26, 39), et nous montre
ainsi qu’il est bon d’essayer d’éviter
la souffrance. « Cependant non pas
comme je le veux, mais comme tu le



veux », ajoute-t-il ; car, à la lumière
de l’amour de Dieu, il est bon non
seulement d’accepter la croix, mais
même de l’embrasser.

Si notre Seigneur a ressenti de
l’angoisse à la veille de sa passion (cf.
Mt 26, 37-38), nous ne devons pas
nous étonner si notre cœur ressent
quelque chose de semblable devant
la douleur ou le sacrifice. Bien sûr,
cette résistance n’est pas seulement
extérieure : il nous arrive aussi de
sentir dans notre chair le scandale
du péché. Le péché est une plaie
ouverte dans le monde et dans notre
propre nature ; une plaie si réelle
qu’elle engendre une véritable
résistance, non seulement à la
douleur, mais aussi à la bonté elle-
même, à l’amour et au royaume de
Dieu [10]. La libération du péché ne se
fait pas sans un ébranlement fort et
douloureux : dans ce monde, dans
notre vie, le bien ne vient pas
spontanément. C’est pourquoi



l’amour de Dieu, l’amour pur qui
peut guérir l’amour malade, se révèle
mystérieusement uni à la douleur.
C’est ainsi que sainte Teresa de
Calcutta l’a compris : « L’amour exige
le sacrifice. Mais si nous aimons
jusqu’à ce que cela fasse mal, Dieu
nous donnera sa paix et sa joie… La
souffrance en elle-même n’est rien,
mais la souffrance partagée avec la
Passion du Christ est un don
merveilleux »[11].

À Gethsémani, Jésus a ressenti dans
sa chair cette résistance humaine à la
volonté salvatrice du Père.
Cependant, bien que cela le répugne
naturellement, Jésus n’a pas souffert
la croix contre son gré, mais l’a
assumée volontairement : « Nul ne
peut m’enlever la vie : je la donne de
moi-même. J’ai le pouvoir de la
donner, j’ai aussi le pouvoir de la
recevoir de nouveau » (Jn 10, 18). La
passion et la croix sont le résultat du
libre rejet du Christ par les autorités



de l’époque, qui exprime la
résistance du cœur humain à
l’amour de Dieu, tangible également
dans la récurrence des martyres au
long de l’histoire de l’Église, jusqu’à
nos jours. Quoi qu’il en soit, Jésus
transforme cette libre décision de ses
contemporains en un acte d’amour :
« Ceci est mon corps, donné pour
vous » (Lc 22, 19). Jésus sait que ce
don de soi est nécessaire pour que
l’amour soit à nouveau possible dans
le monde : il doit nous aimer
jusqu’au bout (cf. Jn 13,1) ; il doit
embrasser toute notre haine, toute
notre indifférence, toute notre
misère… C’est par cette étreinte que
commence la « transformation
amoureuse » [12] qui exige aussi notre
étreinte, notre « oui » à la croix. Ce
n’est qu’ainsi que notre histoire
personnelle et l’histoire du monde
peuvent entrer avec lui dans la
résurrection.



[1]. Lettre à Diognète, n° 5-6.

[2]. Saint Josémaria, Forge, n° 28 ; 
Quand le Christ passe, n° 43.

[3]. PapeFrançois, Homélie, 14
septembre 2021.

[4]. Saint Josémaria, Chemin, n° 187.

[5]. Saint Josémaria Quand le Christ
passe, n° 168.

[6]. Benoît XVI, Homélie, 18 septembre
2010. Cf. Pascal, Pensées, 553, éd.
Brunschvicg. Saint Augustin l’avait
déjà compris, il y a bien des siècles : «
Il est déjà élevé au plus haut des
cieux ; cependant, il continue à
souffrir sur terre dans les
souffrances de ses membres
» (Sermon Mai 98, sur l’Ascension du
Seigneur, 1-2 ; PLS 2, 494-495).

[7]. Saint Josémaria , Quand le Christ
passe, n° 168.



[8]. Saint Ignace d’Antioche, Lettre aux
Romains, 6

[9]. Saint Augustin, Commentaire du
Psaume 21, 11,8. Cf. 1 P 1, 18-19 ; 1 Co
6, 20 ; Is 53, 5.

[10]. Cf. Rm 5,12-17 ; 8, 1-13

[11]. Sainte Teresa de Calcutta, citée
dans Brian Kolodiejchuk (ed.). Come,
be my Light, Rider, New York, 2006, p.
146.

[12]. « ‘Plus grand que ton cœur’ :
contrition et réconciliation », sur
opusdei.org

Gonzalo de la Morena - Carlos
Ayxelà

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-cm/article/combat-

proximite-mission-7-je-donne-ma-vie-

https://opusdei.org/fr-cm/article/combat-proximite-mission-7-je-donne-ma-vie-pour-la-reprendre-le-sens-chretien-du-sacrifice/
https://opusdei.org/fr-cm/article/combat-proximite-mission-7-je-donne-ma-vie-pour-la-reprendre-le-sens-chretien-du-sacrifice/
https://opusdei.org/fr-cm/article/combat-proximite-mission-7-je-donne-ma-vie-pour-la-reprendre-le-sens-chretien-du-sacrifice/


pour-la-reprendre-le-sens-chretien-du-
sacrifice/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/combat-proximite-mission-7-je-donne-ma-vie-pour-la-reprendre-le-sens-chretien-du-sacrifice/
https://opusdei.org/fr-cm/article/combat-proximite-mission-7-je-donne-ma-vie-pour-la-reprendre-le-sens-chretien-du-sacrifice/

	Combat, proximité, mission (7) : « Je donne ma vie pour la reprendre » : le sens chrétien du sacrifice (I)

