
opusdei.org

Combat, proximité,
mission (21) : Dieu
travaille avec moi.
La force
transformatrice du
travail

En laissant la sagesse de Dieu
demeurer et travailler avec
nous, notre labeur n’est pas
simplement pour Lui : il devient
véritablement le travail de Dieu
lui-même.

16/02/2026



« Envoie ta sagesse, Seigneur, depuis
ton trône de majesté, pour qu’elle
soit avec moi et qu’elle travaille avec
moi, afin que je sache ce qui est
agréable à tes yeux. »[1] Chaque
année tout au début du temps
ordinaire, l’Eglise prie avec ces mots
inspirés du livre de la sagesse (cf. Sa
9, 10). La sagesse, c’est « le goût du
bien »[2] : savoir appréhender ce qui
est véritablement important,
l’unique nécessaire, la meilleure part
(cf. Lc 10, 42). Chaque jour, de plus
en plus de personnes apprécient ce
trésor intangible : désillusionnées
par les impératifs de réussite et de
sécurité qui ne leur laissent qu’un
sentiment de vide, elles poussent
leurs recherches plus loin. Cette
quête les mène parfois à la foi
chrétienne, elle peut aussi les
conduire vers d’anciennes traditions
religieuses et philosophiques
asiatiques, ou des écoles de la pensée
grecque comme le stoïcisme, voire
même l’ésotérisme New Age.



« Envoie ta sagesse depuis ton trône
de majesté » - en priant ainsi, l’Eglise
est présente au milieu de cette
recherche en proclamant que Dieu
est l’unique source de la véritable
sagesse. Jusque-là, cette prière n’a
rien d’insolite pour un croyant ; mais
en revanche que veut dire le passage
sur cette sagesse qui, du haut du ciel,
« travaille avec moi », qui
m’accompagne dans mon travail
quotidien ? En effet, dans certaines
des traditions que nous venons de
mentionner, le travail quotidien est
plutôt vu comme un obstacle à la
recherche de sagesse, de plénitude
vitale. Dans la Bible cependant, la
sagesse, c’est-à-dire le dessein de
salut de Dieu pour son peuple, révélé
pas à pas par la Loi et les prophètes,
se fraye un chemin au beau milieu de
nos vies et du labeur de l’être
humain. Dès les premiers instants de
l’œuvre de la création du monde, la
sagesse apparaît ; elle atteindra son
sommet dans l’incarnation du Verbe -



dans les paroles, les gestes et le
travail de Jésus de Nazareth.

« Un motif surnaturel »

Dans sa prédication, saint Josémaria
revenait fréquemment sur ce sujet
que la rédemption par Jésus-Christ,
la révélation définitive de la sagesse
n’inclut pas seulement ses
enseignements, ses miracles et son
sacrifice sur la croix, mais également
son travail ordinaire à Nazareth. «
Pour avoir été assumé par le Christ,
le travail nous apparaît comme une
réalité qui a été rachetée et qui est
aussi rédemptrice. Ce n’est pas
seulement le cadre de la vie de
l’homme, mais un moyen et un
chemin de sainteté, une réalité qui
sanctifie et que l’on peut sanctifier.
»[3] Par le travail de Jésus à Nazareth,
toutes les activités nécessaires pour
la vie humaine ont été incorporées
au projet de Dieu.



« On ne peut plus vraiment dire qu’il
y ait des réalités nobles qui soient
exclusivement profanes, après que le
Verbe a daigné assumer
intégralement une nature humaine
et consacrer la terre par sa présence
et le travail de ses mains. »[4] Tout ce
que nous faisons acquiert ainsi une
signification nouvelle : la sagesse qui
« demeure avec moi » et « travaille
avec moi » est Jésus lui-même qui
associe mon travail au sien. Alors,
mon travail peut se convertir en une
expression de la sagesse divine - c’est
ce que signifie « sanctifier le travail
» : le convertir en quelque chose qui
appartient à Dieu, en un continuum
de la bénédiction permanente de
Dieu sur le monde (cf. Gn 1).

Cette perspective, certes magnifique,
peut s’obscurcir ou ne pas être très
clair à première vue. De nombreuses
personnes sont tout simplement
épuisées, ou écrasées par le poids de
leur boulot, ou encore « brûlées » (en



burn-out) après avoir travaillé
intensément pendant des années.
D’autres sont en souffrance suite à
une recherche d’emploi infructueuse
ou doivent se reconvertir suite à un
cuisant échec professionnel. Et
d’autres encore se voient contraintes
de subir une « inactivité forcée »[5] en
raison de l’âge ou de la maladie. Quel
que soit l’état dans lequel on se
trouve, les mots de saint Josémaria
dans Chemin ouvrent une voie : « À
l’exercice habituel de ta profession,
ajoute un motif surnaturel et tu
auras sanctifié le travail. »[6] Cette
phrase paraît simple, mais elle
renferme une vision du monde
toujours aussi novatrice et
inattendue. Mon travail, ou mes
efforts pour en trouver, ou pour être
utile aux autres malgré mes
limitations physiques, etc. tout ceci a
sa place (veut trouver sa place !) dans
les desseins de la sagesse divine. Ce
qui devient saint, mystérieusement
fécond, c’est mon « travail ordinaire



», celui-là même que je pourrais faire
dans mon coin. De fait, mon travail
appartient déjà à Dieu dès les
commencements - comme quelque
chose qui a la faculté de devenir
saint mais qui a besoin d’une
prédisposition adéquate du cœur.

Le « motif surnaturel » transparaît
par la qualité et le rayonnement du
travail : « une partie essentielle de
cette œuvre - la sanctification du
travail ordinaire - que Dieu nous a
confiée, c’est la bonne réalisation du
travail en soi, la perfection même
humaine de ce travail, le bon
accomplissement de toutes les
obligations professionnelles et
sociales. »[7] Attardons-nous sur ce
passage : saint Josémaria nous dit
que la « perfection » du travail se
mesure en termes « d’obligations
professionnelles et sociales ». Ce qui
nous conduit au cœur-même du
travail sanctifié, à sa manière
particulière d’appartenir à Dieu.



Mettre un visage sur le travail

Tout travail se situe au cœur d’un
maillage relationnel : que ce soit
rendre un service à une personne ou
à un groupe, s’engager à aider
professionnellement une personne
dans le besoin. D’où le mot «
profession », du latin professio, c’est-
à-dire déclarer publiquement un
engagement. C’est ce réseau
d’échange de services qui se forme
ainsi qui fait du travail une tâche
humaine à part entière. Malgré une
dépersonnalisation rampante de
nombreux secteurs d’activité au
cours du XXIe siècle, ces relations
continuent d’exister
silencieusement : la personne qui fait
le ménage s’engage à créer un espace
agréable aux passagers, l’ingénieur
en aéronautique sent sur ses épaules
la responsabilité de la vie des
passagers, l’architecte dessine des
espaces en pensant à ceux qui y
habiteront, le transporteur fait son



possible pour livrer la marchandise
intacte, la restauratrice de
patrimoine préserve les biens
culturels pour les générations à
venir, etc.

Quand on prend la décision de
sanctifier son travail (c’est-à-dire de
l’insérer dans les desseins de Dieu),
ces relations passent alors au
premier plan : le travail se
personnalise, il acquiert un visage.
C’est justement au milieu de ce
réseau de relations humaines que
l’on peut trouver le « motif
surnaturel » qui sanctifie le travail : «
Il convient (…) de ne pas oublier que
la dignité du travail se fonde sur
l’Amour. Le grand privilège de
l’homme est de pouvoir aimer et
dépasser ainsi l’éphémère et le
transitoire. L’homme peut aimer les
autres créatures, prononcer un tu et
un je qui ont un sens, et il peut aimer
Dieu qui nous ouvre les portes du
ciel, qui nous fait membres de sa



famille, et qui nous autorise à lui
parler personnellement, face à face.
C’est pourquoi l’homme ne peut se
borner à faire des choses, à fabriquer
des objets. Le travail naît de l’amour,
manifeste l’amour et s’ordonne à
l’amour. »[8]

En d’autres mots, le « motif
surnaturel » n’est autre chose que
l’amour envers Dieu et envers les
hommes. Comme en d’autres
occasions, saint Josémaria écrit
d’abord amour avec une majuscule,
parce que l’Amour, qui est la source
de tout autre amour, est Dieu.
L’amour qui m’habite quand je me
laisse aimer par Dieu, quand j’ouvre
mes yeux à sa présence personnelle à
côté de moi, quand j’apprends à lui
parler comme à un ami, face à face.
C’est l’amour qui « ouvre les portes
du ciel », qui convertit notre propre
réalité en un ciel, puisque nous
sommes avec quelqu’un qui nous
aime infiniment, que nous recevons



cet amour et que nous le rendons
avec une joie pleine de gratitude.
C’est ainsi que nous dépassons «
l’éphémère et le transitoire », que
nous atteignons l’objectif que
souhaitent atteindre tous ces
chercheurs de sagesse : en aimant, en
bénissant, comme Dieu. Cet amour
consiste à dire tu et je dans le sens le
plus complet de ces pronoms : sortir
de la prison de notre égoïsme et
découvrir l’autre - comme si c’était la
première fois.

Et donc, comme l’explique saint
Josémaria, « le travail d’un chrétien
ne peut pas se borner à faire des
choses, à fabriquer des objets ». C’est
une tentation à laquelle nous
sommes tous confrontés dans notre
profession, notamment dans la
culture contemporaine : se limiter à
accomplir une série de tâches ou à
atteindre des objectifs ; ou aussi,
mesurer sa réussite ou son échec en
termes d’efficacité matérielle, sur la



base de résultats visibles et
mesurables. Dans presque tous les
milieux professionnels, on voit
fréquemment que s’exercent
différents types de pression (urgence,
compétences, imprévus) qui rendent
plus difficile la capacité de voir au-
delà des « objets » de préoccupation
immédiate afin d’arriver à voir la
personne derrière eux. Le personnel
de l’entreprise, les passagers de
l’avion, les clients qui attendent leurs
achats, … elles risquent toutes d’être
reléguées au deuxième plan, au
bénéfice d’autres priorités.

Face à cette complexité, saint
Josémaria insiste que la vraie valeur
du travail se mesure à l’amour. C’est
l’amour qui donne au travail sa force
transformatrice, comme il le résume
à la fin de cette citation : si le travail
est de Dieu, il « naît de l’amour »,
parce que seul un cœur qui se sait
aimer peut voir son travail comme
une forme d’amour ; il « manifeste



l’amour » parce qu’il laisse
transparaître la manière d’être de
Dieu ; il « s’ordonne à l’amour »
parce qu’il veut vraiment servir,
apporter une aide, prendre soin des
personnes et du monde. C’est cet
amour-là qui explique pourquoi l’on
souhaite toujours améliorer la
qualité de son travail. Il ne s’agit pas
d’une obsession d’efficacité ou de
perfectionnisme, ou de la peur de
l’échec : l’objectif est de mieux servir
ceux que l’on aime. Je travaille bien,
avec amour, parce que je pense aux
personnes. Et si c’est l’amour qui me
met en mouvement, alors aux yeux
de Dieu, même ce qui humainement
parlant est un échec peut se
transformer en un triomphe. Parce
qu’en définitive, « Dieu ne m’a pas
appelée à avoir du succès. Il m’a
appelée pour que je sois fidèle. »[9]

Dans un de ses messages, le Père
expliquait en quelle mesure le «
motif » qui permet de sanctifier le



travail est véritablement surnaturel :
« Il ne s’agit pas seulement d’un
travail à cause de Dieu et pour Dieu,
mais aussi et nécessairement d’un 
travail de Dieu ; c’est lui qui nous
aime le premier et qui, par l’Esprit
Saint, rend possible notre amour. »[10]

Quand nous laissons la sagesse de
Dieu demeurer et travailler avec
nous, nos efforts ne sont pas
seulement pour lui et inspirés par
lui : il se convertissent véritablement
en travail de Dieu. Alors nous
pouvons vraiment nous approprier
les paroles de Jésus : « mon Père est
toujours à l’œuvre, et moi aussi, je
suis à l’œuvre (…) ; le Fils ne peut
rien faire de lui-même, il fait
seulement ce qu’il voit faire par le
Père » (Jn 5, 17.19). Quand cela se
produit, notre travail se convertit en
un brasier d’amour de Dieu dans
l’histoire : un morceau petit mais
vital de son grand dessein
rédempteur. Ceci confère à notre
travail normal et quotidien une force



transformatrice, un potentiel
évangélisateur que seul Dieu peut
évaluer ou prédire : nous
contribuons réellement à la
rédemption du monde.

[1] Liturgie des heures, jeudi de la 3e

semaine du Temps Ordinaire, Office
des lectures. La version latine : 
Emitte, Domine, sapientiam de sede
magnitudinis tuae, ut mecum sit et
mecum laboret. Ut sciam quid
acceptum sit apud te.

[2] Saint Bernard de Clairvaux, 
Sermon 85, 5.

[3] Saint Josemaria, Quand le Christ
passe, n° 47.

[4] Ibid., n° 120.

[5] San Josemaria, Chemin, n° 294.



[6] Ibid., n° 359.

[7] Saint Josemaria, Lettre 24, n° 18
(traduction provisoire).

[8] Quand le Christ passe, n° 48.

[9] Cf. Mgr. Léo Maasburg, Fioretti de
Mère Teresa, Editions de l’Emmanuel,
2010, p. 187.

[10] Fernando Ocáriz, Message
pastoral, 10-X-2024.

Robert Marsland

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-cm/article/combat-

proximite-mission-21-dieu-travaille-
avec-moi-la-force-transformatrice-du-

travail/ (16/02/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/combat-proximite-mission-21-dieu-travaille-avec-moi-la-force-transformatrice-du-travail/
https://opusdei.org/fr-cm/article/combat-proximite-mission-21-dieu-travaille-avec-moi-la-force-transformatrice-du-travail/
https://opusdei.org/fr-cm/article/combat-proximite-mission-21-dieu-travaille-avec-moi-la-force-transformatrice-du-travail/
https://opusdei.org/fr-cm/article/combat-proximite-mission-21-dieu-travaille-avec-moi-la-force-transformatrice-du-travail/
https://opusdei.org/fr-cm/article/combat-proximite-mission-21-dieu-travaille-avec-moi-la-force-transformatrice-du-travail/

	Combat, proximité, mission (21) : Dieu travaille avec moi. La force transformatrice du travail

