opusdei.org

"Cela en vaut la
peine !" (IT) : pour
faire du temps un
allié

Au fur et a mesure que nous
vivons le passage du temps,
nous nous rendons compte qu’il
est possible d’étre fidele et nous
sommes donc de plus en plus
heureux. Mais de nos jours le
défi consiste en bonne partie a
toujours chercher Dieu et a
former notre affectivité.

19/10/2022



Il suffit parfois de lire quelques
pages de la vie de Jésus pour
ressentir avec lui la joie et la fatigue
d’évangéliser. Comme ce jour ou il a
multiplié les pains et les poissons
pour nourrir des milliers de
personnes : plus tard dans la nuit, il
s’approchera de la barque des
disciples, marchant sur ’eau ; et
enfin, lorsqu’ils arriveront a
Génésareth, il guérira tous les
malades (cf. Mt 14, 13-36). Pour ceux
qui ont suivi le Christ, ces journées
ont da étre inoubliables. Son amour
et sa puissance ont rempli le cceur
des gens simples, de ceux qui se sont
laissé interpeller par la nouveauté
qu'ils avaient sous les yeux. Mais
nous avons également lu que ce
n’était pas le cas pour tout le monde.
Lors de ces mémes journeées, certains
chefs religieux, apparemment
préoccupés de la fidélité a Dieu par
I’observation de mille préceptes
extérieurs, ont demandé a Jésus : «
Pourquoi tes disciples transgressent-



ils la tradition des anciens ? » (Mt 15,
2). Le contraste entre le simple et
I’alambiqueé est trés net. Les scribes
accusent Jésus et ses disciples d’étre
infideéles et négligents dans leurs
rapports avec Dieu. Mais le Seigneur
saisit cette occasion pour montrer ou
se trouve le coeur d’une vie
authentiquement fidéle.

Fidélité basée sur des conversions
successives

Une vie vraiment fructueuse, qui lui
vaudra le compliment de Dieu
lorsqu'elle arrivera a son terme : «
serviteur bon et fidele », ne se trouve
ni seulement dans les mots, ni dans
le simple accomplissement des
préceptes extérieurs. En effet, aussi
bien les mots que ’accomplissement
des préceptes supposent une vraie
fidélité de cceur. Jésus reprend des
phrases fortes du propheéte Isaie pour
exprimer cela : « Vous avez annulé la
parole de Dieu au nom de votre



tradition ! Hypocrites ! Isaie a bien
prophétisé a votre sujet quand il a dit
: “Ce peuple m’honore des levres,
mais son coeur est loin de moi”. Cest
en vain qu’ils me rendent un culte

» (Mt 15, 6-9). Quand on vit ainsi,
explique Benoit XVI, « la religion
perd son vrai sens, qui est de vivre
dans I’écoute de Dieu pour faire sa
volonté [...] et donc de vivre bien,
dans une vraie liberté ; et elle se
réduit a la pratique de coutumes
secondaires, qui satisfont plut6t le
besoin humain de se sentir a I’aise
avec Dieu »".

Plusieurs de ces docteurs de la loi,
qui vivaient maintenant avec cette
piété extérieure et cette tendance a
relever les trébuchements des autres,
avaient certainement goaté dans leur
jeunesse ’expérience du vrai Dieu. Il
est certain qu’a cette époque
lointaine, ils avaient répondu avec
générosité, avec un vrai
empressement, a I'invitation pleine



de fraicheur de partager leur vie
avec Dieu. Nous y avons peut-étre
pensé plus d’une fois, en lisant des
passages de ce type. Mais qu’est-il
arrivé a ce premier amour ?
Assurément, on ne peut pas dire que
ces scribes étaient fideles
uniquement parce qu’ils n’avaient
jamais quitté leur profession de chefs
religieux. Mais alors, qu’est-ce que la
fidélité ?

Lorsque saint Josémaria réfléchit au
type de relation qui unit un chrétien
a I'Eglise, il précise qu’il ne s’agit pas
d’un simple « rester ». Il ne s’agit pas
seulement d’étre inscrit dans les
registres des actes de baptéme,
d’assister a certaines cérémonies, et
d’étre simplement répertorié comme
membre : « Le christianisme n’est
pas un chemin commode : il ne suffit
pas d’étre dans UEglise et de laisser
passer les années. Dans notre vie,
dans la vie des chrétiens, la premiere
conversion est importante — ce



moment unique, dont chacun se
souvient, ou ’on découvre
clairement tout ce que nous
demande le Seigneur ; mais plus
importantes encore, et plus difficiles,
se révelent les conversions suivantes.
La vraie fidélité n’a rien de passif :
elle n’est pas un simple “ne pas étre
dehors”, mais suppose une attitude
vivante, ouverte a la nouveauté du
temps, faite de “conversions
successives” » . Pour construire une
vie fidele, nous devons garder bien
présent a ’esprit que nous sommes
des étres temporels, avec une
histoire : nous nous formons dans le
temps.

La fausse sécurité de ’'immeédiat

Le désir de comprendre en
profondeur la réalité du temps a
retenu l’attention des penseurs et des
artistes, de ’Antiquité a nos jours. Au
cinéma, par exemple, beaucoup
d'histoires réalisent des expériences



avec le temps : elles jouent avec la
possibilité de le mettre en pause, de
le faire avancer ou reculer, ou méme
de I’éliminer. La durée fait partie du
mysteére de la vie humaine. « Mon
esprit s’est enflammé du désir de
connaitre cette énigme des plus
complexes » ®!, confesse saint
Augustin. Ce rapport au temps prend
une signification particuliere
aujourd’hui, dans une culture de plus
en plus habituée a 'immeédiateté.
Face a la possibilité de vivre «ici et
maintenant » tant d’aspects de notre
existence, de la communication a
I’obtention de biens ou d’émotions,
tout ce qui demande du temps pour
porter des fruits, déployer sa beauté,
grandir, devient étrange et
inaccessible. Et la fidélité est 'une de
ces expériences.

Le mot « temps » peut étre synonyme
d’opportunité, de développement, de
vie... mais aussi de retard,
d’éphémere, d’ennui. Comment



pouvons-nous voir dans le temps un
allié plutét qu’un ennemi ? Comment
pouvons-nous voir le temps comme
le canal voulu par Dieu pour qu'une
vie heureuse, pleine de fécondité, de
relations et de paix, puisse croitre en
nous ? La fidélité, qui n’est pas une
émotion immédiate ou une
récompense instantanée, est toujours
accompagnée d’une certaine
incertitude, d’'une certaine
indétermination ; elle est toujours en
devenir. Et C’est bien, car cela exige
de nous une attitude d’attention
constante ; cela nous amene a étre
toujours creéatifs dans ’lamour.

Puisqu’il s’agit d’un bien qui nait
entre deux personnes, la fidélité est
toujours soumise a la tentation de
vouloir remplacer cette « incertitude
positive », qui a besoin de temps, par
des sécurités que nous verrouillons
nous-mémes, mais qui laissent
souvent l'autre personne de coté.
Oui, nous pouvons étre tentés



d’éliminer mentalement I’autre
personne, de la remplacer par une
certitude immeédiate, a notre mesure.
Et C’est ce qui arrive parfois au
peuple d’Israél dans sa relation avec
Dieu : la Bible montre la frontiere
ténue entre la fidélité au vrai Dieu et
I'idolatrie, la foi en ce que nous
pouvons construire et controler de
nos propres mains.

La scéne du peuple bien-aimé de
Dieu construisant un objet en métal
pour I’adorer est impressionnante. «
Tout le peuple se dépouilla des
boucles d’or qu’ils avaient aux
oreilles et ils les apporterent a Aaron.
Il regut ’or de leurs mains, le
faconna au burin et en fit un veau en
meétal fondu. IIs dirent alors : “Israél,
voici tes dieux, qui t’ont fait monter
du pays d’Egypte” » (Ex 32, 3-4).
Qu’est-ce qui a pu les conduire a une
telle confusion ? Qu’est-ce qui leur a
fait croire qu’ils avaient été
abandonneés par celui qui les avait



pourtant sauvés et accompagnes
dans leur voyage ? La réponse est
donnée dans les pages de la Sainte
Ecriture : ils ’ont fait parce que «
Moise tardait a descendre de la
montagne » (Ex 32, 1). IIs ont été
trahis par leur propre urgence a
accélérer le calendrier de Dieu ; ils
ont été pousseés par le besoin d’avoir
a portée de main une assurance
mesurable, quantifiable, au lieu de
s’abandonner a la sécurité de la foi.

Qu’est-ce qui distingue donc
I'idolatrie de la fidélité ? Nous
adorons de faux dieux lorsque nous
nous laissons tenter par la recherche
de la sécurité ; non pas une sécurité
basée sur ’amour d’une autre
personne, sur le don qu’est 'autre,
mais une sécurité basée sur
Paffirmation de soi : sur I’assurance
que nous sommes capables de tout
controler. Ces idolatries ont connu
beaucoup de variantes au cours des
siecles qui nous séparent de cet



épisode du veau d’or. Aujourd’hui
encore elles prennent des formes
diverses : des personnes sur
lesquelles nous placons des attentes
que seul Dieu peut combler ; notre
carriere professionnelle, comme
moyen de récolter des
applaudissements ; un hobby qui
nous prive du temps que nous
devons a nos proches ; ou méme des
aspects de notre piété qui nous
conduisaient autrefois au vrai Dieu.

Dans les moments difficiles, lorsque
notre intérieur s’agite et que nous
voulons échapper au vertige du
temps, lorsque nous voulons nous
dire que nous comptons, que nous ne
sommes pas insignifiants, nous
pouvons étre tentés de construire des
dieux en métal. La fidélité signifie
alors démasquer ces sécurités en
carton, et mettre sa confiance en
Dieu. « La foi est la base de la fidélité.
Non pas une vaine confiance dans
nos capacités humaines, mais la foi



en Dieu, qui est le fondement de
[4]

I’espérance » .
L'affectivité nous aide a connaitre
la vérité

« La fidélité embrasse toutes les
dimensions de notre vie, car elle
implique toute la personne :
I'intelligence, la volonté, les
sentiments, les relations et la
mémoire » ' Cest pourquoi Jésus
réclame pour Dieu non seulement
des paroles, non seulement
I’accomplissement de certains
préceptes extérieurs, mais aussi le
ceeur : « Je veux la miséricorde, non
le sacrifice », dit-il en citant le
prophete Osée (cf. Mt 9, 13). Ainsi, a
la question d’un pharisien sur le plus
grand commandement, il répond,
toujours avec les mots de I'Ecriture :
« Tu aimeras le Seigneur ton Dieu de
tout ton coeur, de toute ton ame et de
tout ton esprit. Voila le grand, le



premier commandement » (Mt 22,
37-38).

Dans sa catéchese sur ’Esprit Saint,
saint Jean-Paul II a expliqué
comment la troisieme personne de la
Trinité « pénetre et mobilise tout
notre étre : intelligence, volonté,
affectivité, corporalité, afin que notre
“homme nouveau” puisse imprégner
I’espace et le temps de la nouveauté
de I’Evangile » . Le Seigneur,
justement parce qu’il souhaite
ardemment notre bonheur, ne veut
pas que nous soyons intérieurement
fracturés : il insiste pour que nous
vivions une relation transparente
avec lui, intégrant de plus en plus
notre intelligence, nos désirs, nos
émotions et nos décisions petites ou
grandes... le tout en constante
maturation dans le temps. Ce
développement harmonieux de nos
facultés est fondamental pour
construire des relations pleines de
fidélité.



« Je veux aussi que vous ayez des
affections, disait saint Josémaria a ce
sujet, car si une personne ne met pas
son coeur dans ce qu’elle fait, elle est
désagréable et spirituellement
déformée » ", Souvent, a la fin de ses
réunions avec toutes sortes de
personnes, le fondateur de ’Opus Dei
bénissait « les affections », les
sentiments de ceux qui venaient
I’écouter, car nous devons justement
mettre du coeur dans ce que nous
faisons. « Jésus, en tant que vrai
homme, vivait les choses avec une
charge émotive. C’est pourquoi le
rejet de Jérusalem lui faisait mal (cf.
Mt 23, 37), et cette situation lui
arrachait des larmes (cf. Lc19, 41). 11
compatissait aussi a la souffrance des
personnes (cf. Mc 6, 34). En voyant
pleurer les autres, il était ému et
troublé (cf. Jn 11, 33), et lui- méme a
pleuré la mort d’'un ami (cf. Jn 11,
35). Ces manifestations de sa
sensibilité montraient jusqu’a quel



point son cceur humain était ouvert
[8]

aux autres » .

L’affectivité est un espace de
formation, de croissance,
d’apprentissage ; elle nous dit des
choses vraies sur nous-mémes et sur
nos relations. Intégrer cet aspect
dans notre réponse a Dieu est
essentiel pour pouvoir prendre des
décisions qui engagent notre vie
dans le temps. Dans ce domaine,
nous devons veiller a éviter deux
extrémes : celui de ceux qui nient la
valeur des affects, choisissant de les
faire taire et de faire comme s’ils
n’existaient pas ; ou celui de ceux qui
font de 'impulsion affective la seule
instance de décision. Dans les deux
cas, le résultat est une fragilité qui
conduit généralement soit a la
rigidité de ceux qui s’attachent a une
idole, soit a la désorientation de ceux
qui changent continuellement de
cap, se laissant emporter par la
perception la plus immeédiate. Aucun



des deux cas ne crée un terrain ou
puisse grandir une fidélité joyeuse.

Sinous n’apprenons pas a relier nos
émotions a la réalité qui nous
entoure, et a la notre, apparaitra
alors la peur de I’avenir, la peur des
grandes décisions, la fragilité du « je
le veux » que nous avons dit un jour.
En revanche, une formation
émotionnelle qui fait également
appel a I'intelligence rend possible
une vie stable, dans laquelle nous
profitons des bonnes choses et
gérons les moins bonnes avec
sérénité.

Réveiller notre vocation a ’amour

Lors d’une autre de ces journées
épuisantes, Jésus se repose pres du
puits. Une femme qui n’appartient
pas au peuple juif I’y rencontre. Le
Seigneur connait le coeur de la
Samaritaine : il sait qu’elle a eu une
vie troublée, qu’elle a beaucoup
souffert, que son coeur est plein de



blessures. Et c’est précisément parce
qu’il connait son for intérieur, le
profond désir de bonheur qui
I’anime, son aspiration a la paix
veéritable, qu’il va rapidement au
cceur de sa vie. « Tu as raison de dire
que tu n’as pas de mari : des maris,
tu en as eu cing, et celui que tu as
maintenant n’est pas ton mari ; la, tu
dis vrai » (Jn 4, 17-18), lui dit-il. La
Samaritaine s’était peut-étre résignée
a I'idée que la fidélité n’est pas
possible ; peut-étre méme pensait-
elle que nous ne sommes pas faits
pour de si grandes choses.

Peut-étre avons-nous vécu des
experiences similaires dans notre
propre vie ou dans celle de
personnes que nous aimons. Mais
tout cela n’est pas un obstacle pour
recommencer une vie de fidélité,
synonyme de bonheur. Comme a
cette femme qui, sans le savoir, est
sur le point de devenir un disciple,
Jésus nous parle de réécrire notre



vie : « Celui qui boira de I’eau que
moi je lui donnerai n’aura plus
jamais soif ; et 'eau que je lui
donnerai deviendra en lui une
source d’eau jaillissant pour la vie
éternelle » (Jn 4, 14). Jésus sait
comment s'introduire dans le coeur
blessé de cette femme : « Il a adressé
une parole a son désir d’'un amour
vrai, pour la libérer de tout ce qui
obscurcissait sa vie et la conduire a
la joie pleine de 'Evangile » . Le
Christ s’accorde avec la profonde
vocation a I’amour de la Samaritaine,
prend en charge son histoire et
I'invite a une nouvelle conversion :
C’est « ’appel de 'amour de Dieu a
notre amour, dans une relation ou la
fidélité divine précéde toujours » "%

™, Benoit XVI, Angélus, 2 septembre
2012.



l Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 57.

Bl. Saint Augustin, Confessions, livre
XI, ch. XXII.

I Mgr F. Ocariz, Lettre pastorale, 19
mars 2022, n° 7.

Bl Ibid., n° 1.

 Saint Jean Paul II, Audience, 21
octobre 1998.

"l Saint Josémaria, notes prises lors
d’une réunion de famille, 2 octobre
1972.

8 Pape Francois, Amoris leetitia, n°
144.

! Pape Frangois, Ibid., n° 294.

19 Mgr. F. Ocariz, Lettre pastorale,
19mars 2022, n° 2.

Andrés Cardenas Matute



pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-cm/article/cela-en-vaut-
la-peine-iii-pour-faire-du-temps-un-
allie/ (12/02/2026)


https://opusdei.org/fr-cm/article/cela-en-vaut-la-peine-iii-pour-faire-du-temps-un-allie/
https://opusdei.org/fr-cm/article/cela-en-vaut-la-peine-iii-pour-faire-du-temps-un-allie/
https://opusdei.org/fr-cm/article/cela-en-vaut-la-peine-iii-pour-faire-du-temps-un-allie/
https://opusdei.org/fr-cm/article/cela-en-vaut-la-peine-iii-pour-faire-du-temps-un-allie/

	"Cela en vaut la peine !" (III) : pour faire du temps un allié

