
opusdei.org

Ce que le pape n'a
pas pu dire

Benoît XVI devait prononcer
une conférence dans une
université romaine, mais il en a
été empêché par quelques
professeurs et étudiants. Nous
vous proposons l'essentiel du
discours qu'il avait préparé.

17/01/2008

Une vague de désapprobation a
traversé l'Italie à l'annonce du refus
de recevoir le pape. Le monde
politique et culturel, de droite comme
de gauche, à condamné ce geste. Le



Cardinal Ruini expliquait aujourd'hui
dans le Corriere della Sera ce que ce
geste impliquait : refuser de donner la
parole à une personne parce qu'elle ne
pense pas comme ses censeurs. Le
texte du Pape étudie la distinction
entre foi et raison, soulignant sa
propre mission « de maintenir haut le
goût de la vérité, d'inviter la raison à
se remettre à la recherche du vrai, du
bien et de Dieu, de l'encourager à
suivre les éclairages qui scandent
l'histoire de la foi chrétienne ».

Hier le Cardinal Secrétaire d'Etat a
fait parvenir une lettre au Recteur de
l'Université La Sapienza de Rome,
exposant les raisons pour lesquelles
le Saint-Père a renoncé à présider
aujourd'hui la cérémonie
d'ouverture de l'année académique:
"Les conditions pour son
déroulement serein n'étant plus
réunies par la faute d'un groupe
restreint d'enseignants et d'étudiants,
nous avons considéré opportun de



renoncer à la visite du Saint-Père,
effaçant ainsi tout prétexte à de
déplorables désordres... Vue l'attente
manifestée par une large majorité
universitaire face à une intervention
de haute tenue culturelle, pouvant
encourager en chacun la recherche
de la vérité, le Pape a décidé de
communiquer le texte" qu'il devait
prononcer.

Pourquoi le pape parle dans une
Université

Dans ce texte, lu ce matin à par le
président de l'université, Benoît XVI
évoque son intervention à
l'Université de Ratisbonne, lors de
son voyage de septembre 2006 en
Allemagne: "Certes, je me suis
exprimé en tant que Pape, mais c'est
d'abord l'ancien professeur qui a
parlé dans son ancienne université.
Aujourd'hui, j'ai été invité en tant
qu'Evêque de Rome à La Sapienza,
jadis université pontificale. C'est



donc en Evêque de Rome que je
m'exprimerai... dans une université
publique, jouissant d'une autonomie
qui est en est la base, d'un principe
fondateur qui constitue la nature
même universitaire, exclusivement
liée à l'autorité de la vérité".

Rappelant que le Pape est avant tout
l'évêque de Rome, Benoît XVI
explique "qu'en vertu de la
succession apostolique depuis Pierre"
il assume "une responsabilité
épiscopale étendue à l'Eglise
catholique toute entière... Or, grande
ou petite qu'elle soit, la communauté
dont a charge l'évêque vit dans le
monde, partage ses conditions et ses
péripéties. Son cheminement propre
et son discours ont inévitablement
un impact sur le reste de la
communauté humaine".

Le Pape s'exprime en "représentant
d'une communauté porteuse de
savoir et d'expérience éthique, qui



sont importantes pour l'humanité
toute entière. Ainsi s'exprime-t-il
comme représentant qu'une raison
morale".

Ensuite le Pape pose la question de
savoir ce qu'est l'université, sa
mission .

« Son origine réelle et profonde
réside dans l'appétit de connaissance
caractérisant l'homme, qui veut tout
savoir de ce qui l'entoure, qui
cherche la vérité en tout... Mais la
vérité n'est pas seulement
théorie... Elle est beaucoup plus
que le savoir. La finalité de cette
connaissance de la vérité est de
connaître le bien... Mais quel est ce
bien qui nous rend vrais? La vérité
nous rend bons et la bonté est vraie.
C'est cet optimisme qui vit dans la foi
chrétienne car elle a reçu la vision
du Logos, de la Raison créatrice qui,
par l'Incarnation, s'est manifestée
comme Bien et Bonté à la fois ». Le



Saint-Père a alors cité les universités
médiévales où agissaient côte à côte
la philosophie et la théologie, dans la
recherche de l'homme total, sans
déroger au primat de la vérité.
Benoît XVI a cité ici le Concile de
Chalcédoine qui affirma que "la
philosophie et la théologie doivent
inter-agir sans confusion ni divorce".

Philosophie et théologie : le
rapport entre Raison et Foi.

"Sans confusion signifie que chaque
discipline doit conserver son
identité , la philosophie demeurant
une recherche libre et responsable
de la Raison", tandis que "la
Théologie doit continuer à s'en tenir
à un trésor de connaissance qu'elle
n'a pas elle-même élaboré...et qui
n'étant pas exploitable par la seule
réflexion, alimente sans cesse la
pensée qui progresse". Quant à sans
séparation, cela signifie, a dit le Pape,
que "la philosophie ne recommence



jamais de manière isolée chaque fois
qu'un philosophe se trouve à son
propre point zéro. Elle prend place
dans le grand dialogue de la sagesse
historique...sans devoir se fermer à
ce que les religions, et la foi
chrétienne en particulier, ont reçu et
donné à l'humanité en matière de
clefs".

"De fait, une grande part de ce que
dit théologie ne peut être assimilé
que dans la foi, ne pouvant donc
apparaître comme une obligation
pour qui reste inaccessible à la foi". Il
est également vrai "que le message
de la foi chrétienne est...une force
purificatrice de la raison...un
encouragement à persévérer dans la
vérité, avec une force qui s'oppose à
toute pression de pouvoir comme à
tout intérêt".

Puis le Saint-Père a évoqué notre
société dans laquelle "se sont
ouvertes de nouvelles dimensions du



savoir", mises en valeur par
l'université dans le champ des
sciences naturelles et des sciences
humaines. Parallèlement, on a
heureusement assisté "à la
reconnaissance des droits et de la
dignité de l'homme", sans que le
chemin de l'homme puisse se
considérer accompli. On se trouve
"devant le danger de tomber dans
une déshumanisation qui n'est
jamais vraiment écarté... Pour ne
parler que de lui, le danger pour le
monde occidental est que
l'ampleur de son savoir et de son
pouvoir l'emporte sur la question
de la vérité. Cela signifierait aussi
que la raison succombe à la fin à la
pression des intérêts, à l'attraction de
l'utilité, considérés comme critères
ultimes".

"Il y a le danger de voir une
philosophie, démissionnant de ses
responsabilités réelles, se
transformer en positivisme. Et celui



pour la théologie et sa mission
d'éclairage de la raison de se réduire
à la sphère privée de tel ou tel
groupe quantitatif".

Pour conclure , Benoît XVI s'est
demandé ce que le Pape devrait
dire ou faire dans une université :
"Il est certain qu'il ne doit pas
chercher à imposer autoritairement
la foi à autrui. La foi ne peut être
proposée que dans la liberté. Au-delà
de son ministère de Pasteur de
l'Église, et en vertu de la nature
spécifique de ce ministère, sa
mission est de maintenir haute le
goût de la vérité , d'inviter la raison
à se remettre à la recherche du vrai,
du bien et de Dieu, d'encourager la
raison à suivre les éclairages qui
scandent l'histoire de la foi
chrétienne".

A partir du VIS



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/ce-que-le-
pape-na-pas-pu-dire/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/ce-que-le-pape-na-pas-pu-dire/
https://opusdei.org/fr-cm/article/ce-que-le-pape-na-pas-pu-dire/
https://opusdei.org/fr-cm/article/ce-que-le-pape-na-pas-pu-dire/

	Ce que le pape n'a pas pu dire

