
opusdei.org

Méditation audio du
prélat lors du 90ème
anniversaire du 14
février 1930

Extraits de la méditation du
prélat de l’Opus Dei en l’église
prélatice Sainte-Marie-de-la-
Paix (14 février 2020, à
l’occasion du 90ème
anniversaire des femmes dans
l’Opus Dei). Audio en espagnol,
transcription en français.

15/02/2020



Nous commençons notre prière en
poursuivant notre action de grâce. 
Gratias tibi Deus, gratias tibi. Nous
remercions le Seigneur en ce 90ème
anniversaire.

À ce moment-là, notre Père [saint
Josémaria] reçut en son âme cette
lumière pour parachever l'Œuvre
avec sa branche féminine, cet élan
que le Seigneur avait déjà prévu
depuis l'éternité. Nous savons bien
que notre Père avait d'abord cru - car
c'était ainsi qu'il l'avait compris - que
l'Œuvre était quelque chose pour les
hommes, alors que dès le départ
notre Seigneur l'avait pensée pour
tous et pour toutes ; et comment
notre Père s'est immédiatement mis
au travail en tenant à cette volonté
de notre Seigneur, en posant les
bases, avec un grand effort, avec des
difficultés, de ce qui est aujourd’hui
une réalité dans le monde entier,
sous nos yeux.



Nous remercions Dieu, nous
remercions la Sainte Vierge notre
Mère par qui nous parvient toute
grâce, nous remercions notre Père,
ici près de sa dépouille. Nous
remercions notre Père pour sa
fidélité, pour son dévouement. Une
action de grâces, aussi, pour chacun
de nos frères et sœurs, pour toute
l'Œuvre. Et, chacun de nous, nous
rendons grâces pour notre propre
vocation ; vous tout spécialement
aujourd'hui,- avec les prêtres-, mais
vous, surtout aujourd'hui, pour
l'importance de cet anniversaire.
Merci! Vous devez rendre grâces -
nous rendons tous et toutes grâces -
parce qu'en ce 14 février 1930, vous
étiez encore chacune de vous dans
l'esprit de Dieu, dans les plans de
Dieu, et ce, même avant cette date,
depuis toujours.

Une date, par conséquent, qui est
bien à nous,qui n'appartient pas au
passé, à l'histoire, mais qui a une



incidence constante, qui est présente
en notre vie, qui est donc une
occasion de remercier le Seigneur. Et
nous remercions le Seigneur pour la
réalité du travail déjà accompli. C'est
ce que notre Père disait à nos sœurs,
il y a tant d'années, et que, à plus
forte raison, il dit encore désormais
au ciel, puisque l'Œuvre est bien plus
développée : « Remerciez avec moi le
Seigneur d'avoir voulu la section
féminine de l'Opus Dei, qui travaille
si merveilleusement bien et avec un
si grand esprit chrétien au service de
tant de nations du monde. »

Et face à cette réalité, c'est dans notre
prière que nous rendons maintenant
grâces, en pensant à nos sœurs des
cinq continents, de tant de pays, tant
de villes, avec tant de projets sur
pied. Nous te remercions pour tout
ce travail, tout ce bien, tout ce fruit
apostolique, tout ce bonheur que tu
transmets à tant et tantde personnes.
Nous te rendons grâces parce que



tout est né, issu ton bon vouloir, de ta
volonté, de ton amour pour nous.

Gratias tibi Deus, gratias tibi : Propos
que nous avons considérés, bien des
années plus tard, lorsqu'en 1973,
dans l'un de ses « sons de cloche
» (appel à la vigilance),notre Père
insista une fois de plus sur la
nécessité d'être très reconnaissants
envers notre Seigneur. Ut in
gratiarum semper actione maneamus,
"vivons dans une continuelle action de
grâces à notre Dieu" (Lettre 28-
III-1973, n. 20). Tâchons aujourd'hui
de faire en sorte qu'il en soit
réellement ainsi : une action de grâce
continue à notre Dieu, "une action de
grâce qui est Un acte de foi dans
l'Œuvre qui, comme notre Père
l'écrivit, "vient accomplir la Volonté
de Dieu". Par conséquent, ayez la
conviction profonde que le ciel s'y est
engagé jusqu'au bout". (Instruction
19-III-1934).



Il faut en être convaincu,
aujourd'hui, Seigneur. Nous voulons
que tu infuses plus fortement en
notre âme la conviction, l'assurance,
que tu t'es engagé à ce que l'Œuvre se
réalise dans le monde entier et en
chacun de nous : en notre âme, dans
notre vie ; engagé à ce que l'Œuvre
de Dieu se réalise dans notre travail,
dans notre vie de famille, dans notre
repos ; fais donc que nous soyons
vraiment " Opus Dei ", avec
l'assurance, avec la foi en Ton
engagement à ce que tout cela se
fasse. Pour grandes que soient les
difficultés, pour grande que soit
notre propre faiblesse, c'est Toi,
Seigneur qui t’es engagé à ce que
l'Œuvre se réalise en mon âme et
chez tant et tant d'âmes dans le
monde.

Donne-nous cette conviction,
Seigneur, surtout quand nous nous
heurterons à plus de difficultés, fais
que nous ayons cette foi que l'Œuvre



est à Toi, que c'est Toi qui la fais avec
nos mains, avec notre travail, avec
notre faiblesse et avec notre force,
avec la force que tu nous donnes. Un
acte de foi, qui est un acte
d'espérance, qui est un acte
d'amour" (Ibid.).

Aujourd'hui, nous nous unissons aux
actions de grâces de milliers et de
milliers de nos frères et sœurs et de
tant d'autres personnes qui
connaissent et apprécient l'Œuvre
dans le monde entier. Et comme
notre Père le disait le Jeudi Saint
1975, en s'adressant au Seigneur : "Ils
te rendent grâces dans toute l'Europe,
et dans certaines parties de l'Asie et de
l'Afrique, et dans toute l'Amérique et
en Océanie. Partout ils te rendent
grâces" (Méditation, 28 mars 1975).

Et nous nous unissons à l'action de
grâces du monde entier, puisque tout
le monde va se joindre et se joint
déjà - dans une grande partie du



monde - à notre action de grâces, ici,
aujourd'hui, près de notre Père. Nous
nous unissons à cette action de
grâces en pensant aussi à l'Œuvre, en
tant de lieux, chez tant de personnes,
parce que tout cela est à nous. Et c'est
ainsi que nous le considérons, car
l'Œuvre est à nous, partout.

Une conviction profonde, la foi

Aujourd’hui, l’évangile de la messe
est une scène de la vie du Seigneur et
de la Sainte Vierge que nous
méditions tous les jours dans notre
Rosaire.

Chaque année, les parents de Jésus se
rendaient à Jérusalem pour la fête de
la Pâque.

Quand il eut douze ans, ils montèrent
en pèlerinage suivant la coutume.

À la fin de la fête, comme ils s’en
retournaient, le jeune Jésus resta à



Jérusalem à l’insu de ses parents. (Lc
2,41-52).

Nous savons bien que la Sainte
Vierge et saint Joseph n’ont pas été
étonnés de voir que le Seigneur
s’écartait d’eux à ce moment là, pour
être avec ses amis, avec d’autres
familles. Puis trois jours s’écoulent,
trois jours d’angoisse, trois jours sans
savoir ce qui avait pu se passer, dans
la crainte et l’angoisse. Et lorsqu’ils le
trouvent, ils le lui disent
précisément : « Mon enfant, pourquoi
nous as-tu fait cela « ? Ils ne
comprennent pas. Le Seigneur, au
temple, est tout calme, à parler, à
répondre, à poser des questions

Vois comme ton père et moi, nous
avons souffert en te cherchant ! » La
réponse du Seigneur est encore plus
surprenante : « Comment se fait-il que
vous m’ayez cherché ? Ne saviez-vous
pas que je me dois aux affaires de mon
Père ? »



Après quoi, le Seigneur a voulu que
l’Évangile retienne cette conclusion :

« Mais ils ne comprirent pas ce qu’il
leur disait ».

La Sainte Vierge et saint Joseph ne
comprirent pas les desseins du
Seigneur qui sont, à vrai dire,
humainement insaisissables.

Et nous, Seigneur, parfois nous ne
comprenons pas non plus tes plans,
pourquoi les circonstances
deviennent si compliquées et font
que, parfois, nous ne comprenions
même pas les choses les plus simples.
Cela dit, il nous faut la conviction que
la volonté de Dieu nous accompagne,
l'amour de Dieu.

Notre foi devrait-être aussi bien une
foi dans la lumière que dans
l'obscurité, dans un clair-obscur. Fais
que lorsque nous ne comprendrons
pas, nous pensions à Toi. Nous te le
demandons, ô Notre Mère. Fais que



nous pensions à Toi qui avais une foi
immense, proportionnelle à la
plénitude de grâce. Toi, qui, tout en
ne comprenant pas, - finit l’Évangile- 
"gardais toutes ces choses, les
méditant en ton cœur". Fais que tout
cela nous serve à contempler le
Seigneur - non pas à nous inquiéter
d'avoir ou de ne pas avoir compris,
mais à contempler, en ces instants-là
aussi, l'amour de Dieu pour nous.

Nous te rendons grâces, Seigneur,
pour la foi, grâces pour la conviction-
cette conviction profonde- que le Ciel
s'est engagé à ce que l'Œuvre se
réalise: dans le monde, dans ma vie,
dans mon travail, mon repos, dans
toutes mes circonstances. Elle est
dans notre façon de voir notre
travail, notre tâche ordinaire,
courante, petite, apparemment petite
alors qu'elle peut et doit être très
grande. Elle est en mesure d'être très
grande par l'amour que nous y
mettons. Percevoir qu’avec ce travail



nous contribuons toujours à
construire ce vaste panorama, cette
grande mission, ce grand projet.

Seigneur, nous te demandons que
par l'intercession de notre Père tu
nous accordes aussi son espérance
ferme et forte, afin que nous
apprenions que rien de ce que nous
faisons pour l'Œuvre n'est inutile,
que tout est efficace, non seulement
dans ce qui est manifestement tout
petit, dans notre travail immédiat,
mais que c'est efficace pour cette
grande œuvre. Notre Père tint à faire
graver dans la pierre ces propos de
saint Paul: semper, scientes colabor
vester non est inanimer in Domino (1
Cor 15,58). Soyons toujours
convaincus que notre travail n'est
jamais inutile devant Dieu, il est
toujours utile, toujours efficace.

Une action de grâces qui est un acte
personnel d'espérance en notre
propre vie, en dépit de nos limites et



nos erreurs personnelles. Cette
espérance entraînera aussi la joie
chez nous, la sérénité, la paix. Nous
serons conduits à vivre "spe
gaudentes" (Rm, 12, 12), joyeux dans
l'espérance. Une espérance au-delà
de nos difficultés et de nos limites.

C'est précisément en parlant de la
fondation de la branche des femmes
et de la reconnaissance qu'il nous
faut pour ce jour-ci, que notre Père
disait concrètement à ses filles : " La
meilleure façon d'en être
reconnaissantes c'est d'être contentes,
tranquilles, sereines, équilibrées, de
prier, de travailler, de sourire et de
remercier parce que dans l'Œuvre
nous ne sommes jamais seuls".

Une reconnaissance dans l'espérance
qui nous rend contents. Nous devons
tous être contents, tranquilles. Si
jamais quelque chose nous énerve,
récupérons la sérénité. Et nous la
recouvrerons en ayant recours au



Seigneur, proches de la volonté de
Dieu pour nous, de la présence de
Dieu en nous, sachant et
reconnaissant- comme le dit notre
Père- que dans l'Œuvre nous ne
sommes jamais seuls. Nous nous
trouvons toujours dans la
merveilleuse réalité de la
communion des saints. Sachant que,
comme nous, entièrement plongés
dans notre travail, dans notre prière,
avec notre vie, en faisant aller
l'Œuvre de l'avant partout, dans tous
les continents, toutes les villes, le
monde entier, toutes ces villes et ses
personnes nous appuient elles aussi.
Et surtout nous savons que nous ne
sommes jamais seuls parce que le
Seigneur est avec nous. Si Deus
nobiscum quis contra nos? (Rm 8, 31)

Il s'agit d'une espérance fidèle, sûre. 
Adauge nobis fidem et spem:
espérance. Fais, Seigneur, que ce que
saint Paul dit en son épître aux
Romains, devienne une réalité en



notre vie: "Que le Dieu de l'espérance
vous comble de toute joie et paix dans
la foi pour que vous abondiez dans
l'espérance avec la force de l'Esprit
Saint" (Rm 15, 13). C'est ce que nous
demandons. Que le Dieu de
l'espérance,- puisque c'est bien le
Seigneur qui nous donne l'espérance-
nous comble de toute joie et paix en
la foi, en cette foi remplie de joie, en
cette espérance pleine de joie, en la
divinité de notre entreprise, en la
divinité de l'Œuvre, Assurés de la
victoire, en dépit de nos défaites
personnelles.

La première lecture de la Messe
d'aujourd'hui, tirée de l'Ancien
Testament, est appliquée à la Sainte
Vierge, Mère de la sainte espérance: 
spes nostra. Ce que nous lui disons si
souvent: Sancta Maria, spes notra,
notre espérance! En effet, toute notre
assurance en Dieu nous parvient à
travers la Sainte Vierge. Elle est notre



espérance, la sainte espérance, Mère
de la sainte espérance.

De l'espérance pour chacun de nous:
l'espérance d'être saints, l'espérance
en dépit des difficultés, l'espérance
pour le monde, l'espérance
apostolique. Et ce, en percevant aussi
avec réalisme, les difficultés du
monde qui semble s'écarter de Dieu
de plus en plus. Ô notre
Mère ,donnez-nous une espérance
qui nous ébranle puisque l'espérance
pousse à travailler dans la joie, parce
que Dieu ne perd pas de batailles,
même si, quant à nous, il nous
semble en perdre parfois.

Reconnaissance, acte d'amour.
Action de grâces, en tant qu'acte
d'amour, d'un amour reconnaissant.

Dans la première lecture nous allons
lire et écouter: Mater Pulchrae
Dilectionis. C'est la fête liturgique
célébrée aujourd'hui, Mater Pulchrae
Dilectionis, Mère du Bel Amour. Un



bel amour compatible avec la
douleur. Le vieillard Siméon, alors
qu'Elle portait l'Enfant pour le
présenter au Temple, prophétisa à la
Sainte Vierge qu'une épée
transpercerait son âme. Et dans
l'évangile d'aujourd'hui nous
percevons cette souffrance, cette
angoisse: dans l'angoisse, nous te
cherchions (Lc 2, 48), et ce jusqu'au
pied de la Croix.

Un bel amour accroché à la foi. Un
bel amour que nous voulons
recevoir: l'amour de Dieu, l'amour de
la Sainte Vierge. Et nous voulons que
notre correspondance soit un bel
amour. Un bel amour qui surgisse
aussi en notre âme lorsque nous en
ressentons le manque et que nous
demandons au Seigneur: Adauge
nobis fidem, spem et caritatem. Et ce,
dans la joie de la vocation, dans la
joie de la volonté de Dieu pour
chacun de nous. Et aujourd'hui, tout
spécialement pour vous, pour toutes



vos sœurs dans le monde entier.
Reconnaissantes aussi à la pensée de
milliers et de milliers de femmes de
l'Opus Dei qui, parvenues au Ciel, en
ont déjà atteint le but.

Lorsque le Seigneur demanda à
Simon Pierre: "Simon, m'aimes-tu?” Il
lui répondit: Domine, tu omnia nosti,
tu scis quia amo te. "Seigneur, tu sais
tout, tu sais bien que je t'aime " (Jn 21,
17). Nous tenons à le lui dire ainsi,
maintenant, en exprimant notre
action de grâces. Une action de
grâces qui doit être un acte d'amour.
Disons-le lui: Domine, tu omnia nosti,
tu scis quia amo te". Je t'aime,
Seigneur, tu le sais bien. Et mettons
en ces mots - qui peuvent parfois
nous sembler faibles- tout notre
intérêt, toute notre sincérité. Nous te
rendons aussi grâces, Seigneur, en
t'aimant, en te voulant, en voulant
donc tout ce que tu veux pour nous.



Aide-nous Seigneur à faire que ce Tu
scis quia amo te soit plus
intensément vrai en notre vie. Que
nous sachions t'aimer aussi chaque
fois plus chez les autres. Sicut tu
dilexiste nos. Comme Toi, tu nous as
aimés (cf. Jn 13, 34). Le Seigneur nous
a tous aimés en livrant sa vie pour
tous. Quant à nous, Seigneur, nous
voulons que notre action de grâces
d'aujourd'hui soit très sincère, très
intense, très profonde, qu'elle soit un
vrai acte de foi, un acte d'espérance,
un acte d'amour. Qu'elle soit
vraiment vouloir, aimer aussi les
autres dans la fraternité, dans un
souci apostolique.

L'idée de notre Père - idée et réalité
magnifiques- que nous ne sommes
jamais seuls, doit aussi nous réjouir
et nous faire prendre conscience de
la responsabilité d'avoir l'Œuvre
réellement entre nos mains. Pour
être vraiment très attentifs aux
autres. Voir les autres, prendre soin



des autres est en effet prendre soin
de l'Œuvre. Aimer les autres c'est
aimer le Seigneur. Et comme nous le
dit notre Père, sachons percevoir
aussi cet acte d'amour qu'est la
reconnaissance en toute sa grandeur,
dans le grand domaine du don de
nous-mêmes aux autres. Seigneur,
nous te demandons maintenant en
notre prière, de nous aider à ce que
cette reconnaissance, -en ce qu'elle
doit être un acte d'amour comme
nous le demande notre Père- , soit
une croissance, -aide-nous à ce faire-
une croissance dans le service, dans
notre compréhension des autres,
dans notre don aux autres. Que le
fait de t'aimer comme Tu nous as
aimés, sicut tu dilexisti nos, consiste
vraiment à donner notre vie pour les
autres.

Que faire pour grandir? Nous nous le
proposons d'une façon ou d'une
autre, tous les jours. Comment
grandir dans la foi, dans l'espérance,



dans l'amour: en le demandant au
Seigneur. C'est précisément une
grande partie de notre lutte qui,
pleine de joie, consiste toujours à
recommencer. Notre Père nous l'a
ainsi appris, toute notre vie consiste
à commencer et à recommencer.
Rectifier petit à petit, avec joie, dans
la joie du retour. La joie de revenir
dans les bras de notre Mère, de Dieu
notre Père.

Tout notre attachement à
recommencer consiste, très souvent,
précisément à tout redemander au
Seigneur, quand nous sentons, qu'au
fond, nous avons manqué d'une
conviction profonde, de la conviction
d'être en train de faire la volonté de
Dieu dans telle ou telle charge, dans
tel ou tel travail, dans telle ou telle
affaire. Quand l'espérance nous a fait
défaut parce que nous nous sommes
un peu découragés, parce que nous
avons manqué d'amour en nous
fâchant, parce que nous nous



sommes irrités. C'est l'heure de ne
pas se décourager, mais de revenir
dans la joie: adauge nobis fidem,
spem, caritatem. Et ce, dans une
action de grâces qui soit une prière,
dans la foi, dans l'espérance et dans
l'amour et pleine de joie.

Pour ce faire, il nous faut être
toujours très unis à la Sainte Vierge
puisque toute la grâce, toute l'aide du
Seigneur, nous parviennent à travers
sa médiation maternelle. Or nous
voulons que ce que notre Père, plein
de reconnaissance, arrivait à dire
soit de plus en plus vrai dans notre
vie et dans toute la vie de l'Œuvre:
Comme Jésus, nous avons toujours
été bien collés à sa Mère: Marie, la
Mère de Dieu, qui a été la Mère de
l'Opus Dei, la Reine de l'Opus Dei,
notre Beauté.

En pensant à ces 90 ans, nous allons
dire un grand merci à notre Seigneur
par l'intermédiaire de la Vierge, qui a



toujours été la Mère de l'Opus Dei, la
Reine de l'Opus Dei, notre Beauté.
Filialement attachés à la Mère de
Dieu, son sourire ne nous a pas
manqué non plus dans les moments
difficiles. Fais alors, ô Notre
Mère,que nous puissions percevoir
aussi ton sourire dans les moments
personnels difficiles, généralement
en peu d'occasions. Si jamais il y
avait des moments plus difficiles,
puissions-nous sentir ta présence, et
que toutes nos sœurs, de par le
monde, se heurtant à des difficultés,
dans leurs moments difficiles, ne
manquent pas non plus de confiance
dans ton sourire, convaincues que tu
es vraiment la Mère de Dieu, notre
Mère, notre Reine, notre Beauté.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-cm/article/audio-

meditation-du-prelat-lors-du-90eme-

https://opusdei.org/fr-cm/article/audio-meditation-du-prelat-lors-du-90eme-anniversaire-du-14-fevrier-1930/
https://opusdei.org/fr-cm/article/audio-meditation-du-prelat-lors-du-90eme-anniversaire-du-14-fevrier-1930/
https://opusdei.org/fr-cm/article/audio-meditation-du-prelat-lors-du-90eme-anniversaire-du-14-fevrier-1930/


anniversaire-du-14-fevrier-1930/
(08/02/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/audio-meditation-du-prelat-lors-du-90eme-anniversaire-du-14-fevrier-1930/

	Méditation audio du prélat lors du 90ème anniversaire du 14 février 1930

