
opusdei.org

Audience du 22
décembre 2011

A l'approche des fêtes de Noël,
le Pape envoie ses voeux les
plus sincères, et nous propose
une réflexion sur le vrai sens de
la Fête de Noël

23/12/2011

Chers frères et sœurs,

Je suis heureux de vous accueillir en
Audience générale à quelques jours
de la célébration du Noël du
Seigneur. Le salut qui court ces jours-
ci sur les lèvres de tout le monde est



«Joyeux Noël! Meilleurs vœux de
bonnes fêtes de Noël!». Faisons en
sorte que, dans la société actuelle
aussi, l’échange de vœux ne perde
pas sa profonde signification
religieuse, et que la fête ne soit pas
absorbée par les aspects extérieurs,
qui touchent les cordes du cœur.
Assurément, les signes extérieures
sont beaux et importants, à condition
qu’ils ne nous éloignent pas, mais
plutôt qu’ils nous aident à vivre Noël
dans son sens le plus vrai, le sens
sacré et chrétien, de manière à ce
que notre joie également ne soit pas
superficielle, mais profonde.

Avec la liturgie de Noël, l’Eglise nous
introduit dans le grand Mystère de
l’Incarnation. Noël, en effet n’est pas
un simple anniversaire de la
naissance de Jésus, il est aussi cela,
mais il est davantage, il est la
célébration d’un Mystère qui a
marqué et continue de marquer
l’histoire de l’homme — Dieu lui-



même est venu habiter parmi nous
(cf. Jn 1, 14), il s’est fait l’un de nous
—: un Mystère qui concerne notre foi
et notre existence; un Mystère que
nous vivons concrètement dans les
célébrations liturgiques, en
particulier lors de la Messe. On
pourrait se demander: comment est-
il possible que je vive à présent cet
événement si éloigné dans le temps?
Comment puis-je prendre part de
façon fructueuse à la naissance du
Fils de Dieu advenue il y a plus de
deux mille ans? Lors de la Messe de
la Nuit de Noël, nous répéterons
comme un refrain au Psaume
responsorial ces paroles:
«Aujourd’hui un Sauveur nous est
né». Cet adverbe de temps,
«aujourd’hui», revient plusieurs fois
dans toutes les célébrations de Noël
et il se réfère à l’événement de la
naissance de Jésus et au salut que
l’Incarnation du Fils de Dieu vient
apporter. Dans la liturgie, cet
événement dépasse les limites de



l’espace et du temps et devient
actuel, présent: son effet perdure,
malgré le passage des jours, des
années et des siècles. En indiquant
que Jésus naît «aujourd’hui», la
liturgie n’utilise pas une phrase sans
sens, mais elle souligne que cette
Naissance investit et pénètre toute
l’histoire, elle reste une réalité à
laquelle aujourd’hui aussi, nous
pouvons arriver précisément dans la
liturgie. A nous croyants, la
célébration de Noël renouvelle la
certitude que Dieu est réellement
présent parmi nous, encore «chair»
et pas seulement loin: bien qu’étant
avec le Père, il est proche de nous.
Dieu, à travers cet Enfant né à
Bethléem, s’est rapproché de
l’homme: nous pouvons le
rencontrer à présent, dans un
«aujourd’hui» sur lequel le soleil ne
s’est jamais couché.

Je voudrais insister sur ce point,
parce que l’homme contemporain,



homme du «sensible», de ce dont on
peut faire l’expérience empirique, a
de plus en plus de difficulté à ouvrir
les horizons et à entrer dans le
monde de Dieu. La rédemption de
l’humanité advient assurément à un
moment précis et identifiable de
l’histoire: à travers l’événement de
Jésus de Nazareth; mais Jésus est le
Fils de Dieu, il est Dieu lui-même, qui
a non seulement parlé à l’homme, lui
a montré des signes admirables, l’a
guidé le long de toute une histoire de
salut, mais s’est fait homme et reste
homme. L’Eternel est entré dans les
limites du temps et de l’espace, pour
rendre possible «aujourd’hui» la
rencontre avec Lui. Les textes
liturgiques de Noël nous aident à
comprendre que les événements du
salut opéré par le Christ sont
toujours actuels, ils concernent
l’homme et tous les hommes.
Lorsque nous écoutons ou
prononçons, lors des célébrations
liturgiques, cet «aujourd’hui un



Sauveur nous est né», nous n’avons
pas recours à une vaine expression
conventionnelle, mais nous
entendons que Dieu nous offre
«aujourd’hui», à présent, à moi, à
chacun de nous la possibilité de le
reconnaître et de l’accueillir, comme
le firent les pasteurs à Bethléem,
pour qu’Il naisse aussi dans notre vie
et qu’Il la renouvelle, l’éclaire, la
transforme par sa Grâce, par sa
Présence.

Ainsi Noël, alors qu’il commémore la
naissance de Jésus dans la chair de la
Vierge Marie — et de nombreux
textes liturgiques font revivre à nos
yeux divers épisodes —, est donc un
événement concret pour nous. Le
Pape saint Léon le Grand, en
présentant le sens profond de la fête
de Noël, invitait ses fidèles avec ces
mots: «Exultons dans le Seigneur, ô
mes amis, et ouvrons notre cœur à la
joie pure, car le jour est venu qui
signifie pour nous la nouvelle



rédemption, l’antique préparation, le
bonheur éternel. En effet, pour nous
se renouvelle dans le cycle annuel
qui revient, le mystère élevé de notre
salut, qui, promis au début et accordé
à la fin des temps, est destiné à durer
sans fin» (Sermo 22, In Nativitate
Domini, 2, 1; PL 54, 193). Et, dans une
autre de ses homélies de Noël,
toujours saint Léon le Grand
affirmait encore: «Aujourd’hui,
l’auteur du monde a été engendré du
sein d’une vierge: celui qui avait fait
toutes les choses s’est fait le fils d’une
femme qu’il a lui-même créée.
Aujourd’hui, le Verbe de Dieu est
apparu revêtu de chair et, alors qu’il
n’avait jamais été visible à l’œil
humain, il s’est aussi rendu
visiblement tangible. Aujourd’hui, les
pasteurs ont appris de la voix des
anges que le Sauveur était né dans la
substance de notre corps et de notre
âme» (Sermo, 26, In Nativitate
Domini, 6, 1: PL 54, 213).



Il existe un deuxième aspect, que je
voudrais brièvement mentionner:
l’événement de Bethléem doit être
considéré à la lumière du Mystère
pascal: l’un et l’autre font partie de
l’unique œuvre rédemptrice du
Christ. L’incarnation et la naissance
de Jésus nous invitent déjà à tourner
notre regard vers sa mort et sa
résurrection: Noël et Pâques sont
toutes les deux des fêtes de la
rédemption. Pâques la célèbre
comme victoire sur le péché et sur la
mort: elle marque le moment final,
quand la gloire de l’Homme-Dieu
resplendit comme la lumière du jour;
Noël la célèbre comme l’entrée de
Dieu dans l’histoire en se faisant
homme, pour reconduire l’homme à
Dieu: il marque, pour ainsi dire, le
moment initial, lorsqu’on entrevoit la
clarté de l’aube. Mais précisément
comme l’aube précède et fait
pressentir la lumière du jour, ainsi,
Noël annonce déjà la Croix et la
gloire de la Résurrection. Les deux



périodes de l’année pendant
lesquelles se situent ces deux
grandes fêtes, tout au moins dans
certaines régions du monde, peuvent
aussi aider à comprendre cet aspect.
En effet, alors que Pâque tombe au
début du printemps, quand le soleil
vainc le brouillard dense et froid et
renouvelle la face de la terre, Noël
tombe précisément au début de
l’hiver, quand la lumière et la
chaleur du soleil ne réussissent pas à
réveiller la nature, enveloppée par le
froid, sous le manteau duquel la vie
frémit cependant et commence à
nouveau la victoire du soleil et de la
chaleur.

Les Pères de l’Eglise lisaient toujours
la naissance du Christ à la lumière de
toute l’œuvre rédemptrice, qui
trouve son sommet dans le Mystère
pascal. L’Incarnation du Fils de Dieu
apparaît non seulement comme le
début et la condition du salut, mais
comme la présence même du



Mystère de notre salut: Dieu s’est fait
homme, il naît enfant comme nous,
assume notre chair pour vaincre la
mort et le péché. Deux textes
significatifs de saint Basile l’illustrent
bien. Saint Basile disait aux fidèles:
«Dieu est venu dans la chair afin de
tuer la mort qui s’y cache. De même,
en effet, que les remèdes et les
médicaments triomphent des
facteurs de corruption lorsqu’ils sont
assimilés par le corps, et de même
que l’obscurité qui règne dans une
maison est dissipée par l’entrée de la
lumière, ainsi la mort qui tenait en
son pouvoir la nature humaine fut
anéantie par l’avènement de la
divinité. De même que dans l’eau la
glace l’emporte sur l’élément liquide
tant qu’il fait nuit et que s’étend
l’obscurité, mais se dissout quand
vient le soleil, sous la chaleur de ses
rayons: ainsi la mort a régné jusqu’à
l’avènement du Christ, mais
lorsqu’apparut la grâce salvatrice de
Dieu et que s’est levé le Soleil de



justice, la mort “fut engloutie en cette
victoire” (cf 1 Co 15, 54), n’ayant pu
supporter le séjour de la vraie
vie» (Homélie sur la naissance du
Christ, 2; pg 31, 1461). Toujours saint
Basile, dans un autre texte, adressait
cette invitation: «Fêtons le salut du
monde, le jour de la naissance de
l'humanité. Aujourd'hui la
condamnation d'Adam est levée. On
ne dira plus: “Tu es terre et tu
retourneras à la terre” (Gn 3, 19),
mais: “Uni à celui qui est dans les
cieux, tu seras élevé au
ciel”» (Homélie sur la naissance du
Christ, 6: pg 31, 1473).

A Noël, nous rencontrons la
tendresse et l’amour de Dieu qui se
penche sur nos limites, sur nos
faiblesses, sur nos péchés, et
s’abaisse jusqu’à nous. Saint Paul
affirme que Jésus Christ «qui était
dans la condition de Dieu... se
dépouilla lui-même en prenant la
condition de serviteur. Devenu



semblable aux hommes» (Ph 2, 6-7).
Regardons la grotte de Bethléem:
Dieu s’abaisse jusqu’à être couché
dans une crèche, qui est déjà le
prélude de l’abaissement à l’heure de
sa passion. Le sommet de l’histoire
d’amour entre Dieu et l’homme passe
à travers la crèche de Bethléem et le
sépulcre de Jérusalem.

Chers frères et sœurs, vivons dans la
joie Noël qui approche. Vivons cet
événement merveilleux: le Fils de
Dieu naît encore «aujourd’hui», Dieu
est véritablement proche de chacun
de nous et veut nous rencontrer,
nous conduire à Lui. Il est la
véritable lumière, qui éclaircit et
dissipe les ténèbres qui enveloppent
notre vie et l’humanité. Vivons le
Noël du Seigneur en contemplant le
chemin de l’amour immense de Dieu
qui nous a élevés à Lui à travers le
Mystère de l’Incarnation, de la
Passion, de la Mort et de la
Résurrection de son Fils car —



comme l’affirme saint Augustin —
«En lui [le Christ] la divinité du Fils
unique a participé à notre mortalité,
afin que nous-mêmes nous
participions à son
immortalité» (Epistola 187, 6, 20:PL
33, 839-840). Surtout, contemplons et
vivons ce Mystère dans la célébration
de l’Eucharistie, cœur Noël; c’est là
qu’est présent de façon réelle Jésus,
véritable pain descendu du ciel,
véritable Agneau sacrifié pour notre
salut.

Je vous souhaite à tous, ainsi qu’à vos
familles, de célébrer un Noël
véritablement chrétien, de façon à ce
que les échanges de vœux de ce jour
soient une expression de la joie de
savoir que Dieu est proche de nous et
veut parcourir avec nous le chemin
de la vie. Merci.

* * *

Je salue les pèlerins francophones,
particulièrement le groupe de Fréjus-



Toulon avec leur évêque, Mgr
Dominique Rey, et les étudiants
lyonnais de l’Institut de formation de
l’Oratoire. Puissions-nous fêter Noël
en contemplant le chemin pris par
l’amour infini de Dieu pour nous
élever jusqu’à Lui. Joyeux et Saint
Noël à tous, particulièrement aux
enfants!

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/audience-
du-22-decembre-2011/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/audience-du-22-decembre-2011/
https://opusdei.org/fr-cm/article/audience-du-22-decembre-2011/
https://opusdei.org/fr-cm/article/audience-du-22-decembre-2011/

	Audience du 22 décembre 2011

