
opusdei.org

Aimer
passionnément la
parole de Dieu

Scott Hahn était pasteur
protestant. Il s’est converti au
catholicisme et est aujourd’hui
membre de l’Opus Dei. Il
montre comment saint
Josémaria a développé une
spiritualité strictement
biblique. « Le fondateur de
l’Opus Dei notait lui-même que
l’institution qu’il avait fondée
était fermement assise sur le
fondement des Écritures » nous
explique-t-il. Scott Hahn
parvient dans cette analyse très
poussée à livrer aussi ce qu’il a



lui-même ressenti, ce qui l’a
aidé dans sa vie intérieure.
C’est ce qui rend...

09/06/2013

... son texte captivant.

L’utilisation de l’Écriture dans les
écrits de saint Josémaria Par Scott
Hahn, théologien et professeur

Le monde connaît Josémaria Escriva
(1902-1975) comme fondateur de
l’Opus Dei et de la Société sacerdotale
de la Sainte-Croix. Les fidèles de
l’Église catholique le connaissent
surtout pour sa sainteté et sa
puissante intercession. Le pape Jean
Paul II l’a canonisé le 6 octobre 2002
et déclaré, de ce fait, qu’on pouvait le
vénérer publiquement et l’imiter.

Dans un certain sens, nous ne
pouvons comprendre pleinement les



mérites de saint Josémaria, les grâces
qu’il a reçues, que si nous analysons
l’usage qu’il a fait des Écritures. De
fait, avec l’Opus Dei, il a développé
une spiritualité strictement biblique.
Il notait lui-même que l’institution
qu’il avait fondée était fermement
assise sur le fondement des
Écritures. Dans l’exposé le plus
percutant de son esprit, l’homélie «
Aimer le monde passionnément »,
saint Josémaria proclame à plusieurs
reprises que la Bible est sa source
d’autorité principale : « Cette
doctrine de la Sainte Écriture […] est,
comme vous le savez, au centre
même de l’esprit de l’Opus Dei
» (Entretiens n° 116). « Je n’ai cessé
de l’enseigner en utilisant des
paroles de la Sainte Écriture » (n°
114).

J’irai jusqu’à dire que la Bible a
toujours été pour saint Josémaria
le premier langage de référence. Il
était familiarisé avec les



enseignements des Pères et des
docteurs de l’Église, il maîtrisait la
théologie scolastique et était au
courant des tendances de la
théologie contemporaine mais c’est
aux Écritures qu’il en revenait
toujours dans sa prédication et
dans ses écrits, c’est vers elles qu’il
orientait ses fils spirituels de
l’Opus Dei.

Saint Josémaria avait une claire
conscience de l’unité entre les deux
testaments, l’Ancien et le Nouveau.
Pour lui, les oracles de l’Ancien
Testament n’ont rien perdu de leur
importance du fait de trouver leur
achèvement dans le Nouveau. Au
contraire, ils brillent d’un éclat
nouveau et plus fort. De ce fait, il
n’hésitait pas à prendre les
enseignements des prophètes et des
patriarches d’Israël pour modèles
spirituels à proposer aux chrétiens
d’aujourd’hui :



« Lorsque tu recevras le Seigneur
dans l'Eucharistie, remercie-Le de
toute ton âme de la bonté qu'Il te
prodigue de rester avec toi.

— N'as-tu jamais considéré que des
siècles et des siècles ont passé avant
que ne vienne le Messie? La prière
des patriarches et des prophètes, et
de tout le peuple d'Israël: la terre a
soif, Seigneur, viens!

- Que telle soit ton espérance en
l'amour. (Forge, n° 991) »

Il citait aussi fréquemment les textes
de l’Ancien que ceux du Nouveau,
mais il utilisait surtout les Évangiles
que la Tradition a placés au-dessus.
(cf. Dei Verbum, n° 18). Les phrases
qu’il emploie le plus dans sa
prédication sont, sans doute, celles
qui font appel au texte sacré : «
comme nous le dit l’Évangile… », « la
Sainte Écriture nous dit… », « les
Évangiles racontent… », « pense à
cette scène de l’Évangile… ».



Mgr Alvaro del Portillo, le fils le plus
fidèle de saint Josémaria, son
confesseur et son successeur à la tête
de l’Opus Dei affirme : « J’étais
étonné de voir combien facilement il
citait par cœur et très exactement
des phrases de la Sainte Écriture. Il
se servait des textes sacrés même
lorsqu’il s’entretenait en famille, afin
d’encourager les assistants à prier
plus profondément.1»

Les Écritures comme référence

La fondation de l’Opus Dei eut lieu le
2 octobre 1928. Saint Josémaria « vit
» alors l’Œuvre de Dieu (encore
dépourvue de nom) comme un
chemin de sanctification dans le
travail professionnel et dans
l’accomplissement des devoirs
ordinaires du chrétien.

L’Opus Dei, à quoi ressemblait-il
exactement à ce moment-là ? Nous
n’avons pas de détails, mais nous
pouvons apercevoir l’Œuvre



incarnée dans les écrits successifs du
fondateur. Il parle des Écritures
comme d’une référence sûre pour
son style de vie qui est « vieux
comme l’Évangile et nouveau comme
l’Évangile ». (Aimer l’Église, n° 26).
Au début de Chemin, son ouvrage
fondamental, il écrivit : « Comme
j’aimerais que ton comportement et
ta conversation fussent tels que l’on
pût dire en te voyant ou en
t’écoutant : voilà quelqu’un qui lit la
vie du Christ ! (Chemin, n° 2) » En
revanche, lorsqu’il parle de ceux qui
ne vivaient pas la charité chrétienne,
saint Josémaria dit « On dirait qu’ils
n’ont pas lu l’Évangile. (Sillon, n° 26)
»

Sa lecture de l’Évangile et des
Écritures en général, était éclairée
par son particulier charisme de
fondation qui le poussait à
développer des idées qu’on ne trouve
pas dans la théologie antérieure. Il
dégage, avec une emphase



renouvelée, des concepts des
Écritures tels que : l’appel universel à
la sainteté et la sanctification de la
vie ordinaire. La contemplation
incessante des Évangiles l’attirait et il
faisait fréquemment allusion aux
trente années de vie cachée de Jésus.
C’est dans ce silence relatif qu’il
trouvait un modèle pour la « vie
cachée » des gens courants qui vivent
dans le monde.

L’étude des Écritures a été donc
essentiel pour sa spiritualité
personnelle et pour le programme
qu’il a développé pour les membres
de l’Opus Dei. Il affirmait que les
Écritures non seulement permettent
aux lecteurs de connaître la vie de
Jésus, mais les encouragent à l’imiter.
« Nous devons, en effet, reproduire
en nous le Christ vivant, en
connaissant le Christ, à force de lire
la Sainte Ecriture et de la méditer, à
force de prier.(Quand le Christ passe,
n° 14) »



La méthode

Saint Josémaria a pratiqué et a
prêché une façon spéciale d’aborder
les Écritures dans l’oraison. Il s’agit
d’une méthode intensive, plutôt
qu’exhaustive. Mgr del Portillo
soulignait que le fondateur de l’Opus
Dei « a constamment eu un
extraordinaire respect envers la
Sainte Écriture qui, avec la Tradition
de l’Église, était la source dont il
nourrissait, sans interruption, son
oraison personnelle et sa
prédication. Il lisait tous les jours
quelques pages, un chapitre, de
l’Écriture, du Nouveau Testament
tout particulièrement».

Il recommanda cette pratique de
l’étude quotidienne du Nouveau
Testament — cinq minutes environ
— à tous ceux qu’il dirigeait. Il les
encourageait à se plonger, par
l’imagination, dans la lecture de
l’Évangile et à se mettre dans la



peau de l’un ou l’autre des
personnages. « Ces minutes que tu
consacres chaque jour à la lecture
du Nouveau Testament, selon le
conseil que je t’ai donné (essayer
de plonger dans chaque scène, et
d’y participer, comme un
personnage de plus) sont là pour
que tu incarnes, pour que “ tu
accomplisses ” l’Évangile dans ta
vie…, et pour “ le faire accomplir ”.
(Sillon, n° 672 ; cf. Amis de Dieu, n°
222)

Il développe encore cette idée, par
ailleurs, en préconisant à nouveau
l’utilisation de l’imagination dans
une expérience presque sensorielle :

« Habituez-vous à vous mêler aux
personnages du Nouveau Testament.
Savourez ces scènes émouvantes où
le Maître procède avec des gestes
divins et humains à la fois, ou bien
expose avec des tournures, elles
aussi humaines et divines, l’histoire



sublime du pardon, qui est celle de
son Amour ininterrompu pour ses
enfants. Ces échos du Ciel se
renouvellent aussi en ce moment
dans la pérennité actuelle de
l’Évangile: on perçoit, nous
percevons, nous constatons, nous
sommes en droit d’affirmer que nous
touchons du doigt la protection
divine.(Amis de Dieu, n° 216) »

Pouvoir se transformer

Il n’employait que cinq minutes à lire
l’Évangile, mais on ne saurait
confiner sa méditation des Écritures
à ces courts instants. Il priait aussi
avec les textes de sa messe
quotidienne et de sa récitation de
l’Office des heures. Fréquemment, il
se servait de commentaires bibliques
des Pères de l’Église pour sa lecture
spirituelle. En effet, il insistait sur ce
que la méditation personnelle des
Écritures doit nourrir la prière
mentale du chrétien à côté des autres



prières spontanées qui remplissent
sa journée. « Car il nous faut bien la
connaître, l’avoir tout entière dans
notre tête et dans notre cœur, afin
qu’à tout moment, sans qu’il soit
besoin d’aucun livre, en fermant les
yeux, nous puissions la voir comme
dans un film ; afin qu’en toute
circonstance les paroles et les actes
du Seigneur nous reviennent en
mémoire. (Quand le Christ passe, n°
107) »

C’est à travers la lecture des Écritures
que nous atteindrons la grâce de la
transformation, de la conversion.
Lire la Bible n’est pas un acte passif,
il comporte une recherche active et
une rencontre postérieure. « Si nous
agissons de la sorte, si nous n'y
faisons pas obstacle, les paroles du
Christ pénétreront jusqu'au fond de
nos âmes et nous transformeront.
Vivante, en effet, est la parole de
Dieu, efficace et plus incisive
qu'aucun glaive à deux tranchants,



elle pénètre jusqu'au point de
division de l'âme et de l'esprit, des
articulations et des moelles, elle peut
juger les sentiments et les pensées du
cœur (Hb 4, 12).(Quand le Christ
passe, n° 107) »

Pour lire la suite de l'article cliquer
ici

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-cm/article/aimer-

passionnement-la-parole-de-dieu/
(24/12/2025)

https://multimedia.opusdei.org/pdf/fr/scotthahn-stjosemaria.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/fr/scotthahn-stjosemaria.pdf
https://opusdei.org/fr-cm/article/aimer-passionnement-la-parole-de-dieu/
https://opusdei.org/fr-cm/article/aimer-passionnement-la-parole-de-dieu/
https://opusdei.org/fr-cm/article/aimer-passionnement-la-parole-de-dieu/

	Aimer passionnément la parole de Dieu

