
opusdei.org

À l’orée de l’été, le
figuier nous appelle
à la responsabilité.

Premier arbre cité dans la
Bible, le figuier est "facile à
vivre", son fruit est nutritif et
digeste, excellent tonifiant. Il
est aussi le point de départ
d'une rencontre entre Jésus et
Nathanël. Mais il fut aussi
l'objet de reproches de Jésus,
n'y trouvant pas le fruit
attendu. Bref, de quoi nourrir
une méditation estivale !

03/07/2017



Il remonte aux origines. C’est le
premier arbre cité dans la Bible. Il
est inscrit dans la vie des hommes au
tout début de leur existence : après
leur prévarication, nos premiers
parents connurent qu’ils étaient nus ;
ils cousirent des feuilles de figuier et
se firent des pagnes [1].

Dans l’Antiquité, en Égypte comme
en Grèce, la figue, nutritive et
digeste, est une ressource
alimentaire de base. Elle fait partie
des repas avec le pain d’orge et le
fromage de chèvre [2]. Elle sert aussi
à engraisser le bétail et est à l’origine
sémantique du « foie gras » [3].

Sèche, on la consomme toute l’année
durant : riche d’oligo-éléments et de
nombreuses vitamines,

constituée de sucre pour moitié de sa
masse, c’est un excellent tonifiant
pour les enfants, adolescents, les
personnes âgées, les femmes



enceintes, les sportifs, les
convalescents.

S’il peut pousser sous des latitudes
septentrionales, c’est tout autour de
la Méditerranée que le figuier
fructifie le mieux : son aire de
répartition géographique s’étend de
l’Afrique du Nord aux pieds du
Caucase. C’est un arbre du quotidien,
synonyme de subsistance, d’autant
qu’il est « facile à vivre », n’exigeant
pas de greffage. Il est indissociable
de la vie paysanne : dans les
campagnes, on plantait un figuier
dans le verger à la naissance d’un
enfant, pour que ses fruits
participent activement à l’économie
de la famille agrandie. Plutarque
raconte comment Caton parvint à
convaincre les sénateurs de mener
une expédition punitive contre
Carthage, rivale de Rome pour la
suprématie en mare nostrum : il leur
montra une figue, et les stupéfia en
leur révélant qu’elle avait été cueillie



trois jours plus tôt chez leur ennemi
héréditaire. C’était assez illustrer la
proximité du danger [4].

« À l’ombre bleue du figuier
passent, passent les étés »

L’intuition du poète [5] nous renvoie,
dans l’évangile, aux premiers
échanges entre Jésus, et Nathanaël
que lui présente son ami : Avant que
Philippe t’appelât, quand tu étais sous
le figuier, je t’ai vu [6]. Le figuier était
un arbre commun en Palestine. C’est
là, sans doute, que Philippe vint le
chercher. Le Christ le savait déjà, en
raison de sa puissance divine — car 
Les yeux du Seigneur sont infiniment
plus lumineux que le soleil (…) et
pénètrent dans les recoins les plus
secrets [7]. Approfondissons le sens
de ce passage :

1. Pour saint Thomas d’Aquin [8]: 
quand tu étais sous le figuier, c’est-à-
dire « à l’ombre du péché »[9], avant
d’avoir été appelé à la grâce, je t’ai



vu des yeux de la miséricorde; car
la prédestination de Dieu à l’égard
des hommes demeure, même quand
ils sont dans le péché[10]. Je t’ai vu :
autrement dit, je t’ai prédestiné de
toute éternité. Voilà une scène
semblable à celle de la vocation de
saint Matthieu : sous le figuier, je t’ai
vu / il vit un homme assis au bureau
de douane. Qu’est-ce à dire ? « Il le
vit, non pas tant avec les yeux du
corps qu’avec le regard intérieur de
la miséricorde »[11] et, dans sa
miséricorde, il le choisit pour être son
apôtre. Le pape François a reproduit
ce commentaire dans sa devise : 
miserando atque eligendo ! En effet, «
le programme de Jésus est ‘un cœur
qui voit’. Ce cœur voit où l’amour est
nécessaire et il agit en conséquence »
Alors, « revêtu de la miséricorde,
même si la condition de faiblesse du
péché demeure, le pécheur est
comme recouvert par l’amour qui
permet de regarder plus loin et de
vivre autrement »[12].



2. Pour saint Grégoire le Grand: 
quand tu étais sous le figuier, signifie
lorsque tu vivais « à l’ombre de la Loi
» car la Loi n’a que l’ombre des biens
à venir[13].

Le symbolisme de l’image est
éclairant : la figue, en effet, est une
drôle d’espèce végétale qui semble
dénuée de fleurs. Pourtant, elles
existent bien, mais elles se cachent
au sein de ce renflement que l’on
appelle la figue. Elles tapissent
l’intérieur de cet appendice en forme
de poire. On peut en constater la
présence lorsqu’on coupe en deux
une figue non mûre. Plus tard, ces
fleurs donneront naissance aux
véritables fruits : les petits grains
croquants contenus à foison dans la
figue qui n’est en définitive, qu’un
gros sac rempli de petits fruits. Par sa
rondeur et sa douceur qui s’ouvrent
sur cette multitude de graines, la
figue ne représente-t-elle pas l’espoir
de vies nouvelles en germe en elle ?



2.1. par son Incarnation, Jésus-Christ
est venu instaurer la loi de la charité,
une loi nouvelle qui met au centre de
la rencontre avec le Sauveur, non « la
justice de la loi, mais l’amour de Dieu
qui sait lire dans le cœur de chacun,
pour en saisir le désir le plus caché
»[14]. Si donc il nous appelle à porter
du fruit, un fruit qui demeure [15],
c’est que possumus [16] nous le
pouvons car nous sommes assurés,
comme les fils de Zébédée, de son
affection, et il y en nous une richesse
non encore révélée : notre
personnalité abrite des talents
encore prisonniers de conventions
mondaines ou d’habitus de
commodité. Saint Jean-Paul II
l’indiquait en commentant les
paroles d’une chanson à succès: si
può dare di più : « on peut donner
davantage parce qu’il est à l’intérieur
de nous. C’est très important car cela
signifie que, lorsque nous nous
rendons capables de donner, nous
trouvons di più en nous. Et donner



signifie s’enrichir. Nous nous
enrichissons en donnant, en offrant
(…) Il est possible d’exiger davantage
de soi »[17]. L’Esprit Saint, en effet, a
rempli notre timbale de baptême de
charismes variés, de dons spirituels
en bourgeons que nous avons la
responsabilité de développer au
service de Dieu, pour construire
l’Église.

2.2. saint Josémaria parlait de «
s’ouvrir en éventail », le pape
François « d’aller aux périphéries » :
des expressions analogues qui nous
demandent de lutter contre la chair 
[18], à savoir l’être charnel en proie à
son propre égoïsme qui,
idolâtriquement, considère tout par
rapport à lui-même : « l’esprit de
l’homme, avec le péché, est comme
un miroir renversé qui, au lieu de
refléter Dieu, reflète en lui-même
l’image de la matière informe »[19].
Mais l’Esprit Saint est en mesure de
nous libérer de cette force négative



radicale pour orienter notre
existence selon de nouveaux critères.
Car l’amour de Dieu a été répandu
dans nos cœurs par l’Esprit Saint qui
nous fut donné [20]. Et si l’Esprit
vous anime, vous n’êtes pas sous la loi
[21].

2.3. les fruits de l’Esprit Saint sont les
perfections que forme en nous le
Paraclet comme prémices de la gloire
éternelle. Ils sont le produit extérieur
de son inhabitation. Chez ceux qui se
laissent conduire par son action, ils
sont l’expression d’un chemin qui
évoque l’idée de maturation. À la
suite de saint Paul, la Tradition de
l’Église en énumère douze : charité,
joie, paix, patience, longanimité,
bonté, bénignité, douceur,
mansuétude, fidélité, modestie,
continence, chasteté [22]. Le
Magistère précise qu’à cette liste, on
peut ajouter unfruit de l’Esprit « qui
jaillit directement de la charité et du
fait d’être fils dans le Fils »[23]. De



quoi s’agit-il ? De la liberté.
Pourquoi ? Parce que le Saint Esprit
en est le principe actif ; il lui
communique un dynamisme
nouveau : poussée à suivre la loi de
l’Esprit, [24] celle-ci devient capable
de se détourner du mal par amour,
non par crainte, et d’épouser les
desseins du Seigneur [25].

Ne pas laisser l’été passer sans
plus

Selon le calendrier liturgique de la
forme extraordinaire, l’été coïncide
en grande part avec le « temps après
la Pentecôte », comme pour rappeler
qu’après la célébration des solennités
qui suivent le Temps pascal ‒ Sainte
Trinité, Fête-Dieu, Sacré Cœur ‒, l’été
aussi peut être une période de
croissance spirituelle, de maturation
intérieure, sous l’impulsion du
Paraclet. Aussi le prions-nous : «
Envoie du haut du ciel un rai de ta
lumière » [26]. Là encore, le figuier



nous donne une leçon de choses : 
Voyant un figuier près du chemin,
Jésus s’en approcha mais ne trouva
rien que des feuilles. Il lui dit alors :
jamais plus tu ne porteras de fruit ! Et,
à l’instant même le figuier devint sec 
[27].

- Jésus et ses apôtres sont sortis tôt de
Béthanie pour se rendre à la Cité
Sainte[28]. Dans la lumière claire du
matin, le vert feuillage de l’arbre
présente tant d’attraits et de
fraîcheur. Ses branches se balancent
doucement au vent… sans offrir
cependant les fruits espérés. La
réaction du Sauveur semble brutale :
frappé dans ses parties vives, l’arbre
commença à se dessécher.

- Les disciples en furent saisis.
D’autant que ce n’était pas la saison
des figues [29]. Le Fils de Dieu n’est
qu’Amour. Il est incapable de
caprice. Dans tout l’évangile, c’est
son seul miracle de destruction. C’est



donc une parabole en action, un acte
symbolique qui, par sa signification
cachée, dépasse ses propres
apparences : dans un arbre fruitier,
les feuilles sont destinées à garantir
le fruit. Par cet exemple de sa Toute-
Puissance, Jésus nous met en garde
contre une piété percluse de
formalisme et de superficialité, sans
fécondité réelle. « Le Seigneur
s’approche de toi car il a faim ; et il
ne trouvera en toi que des feuilles si
tu ne t’es donné à Luique de manière
officielle et sèche, avec une foi sans
vibration ; si chez toi, il n’y a ni
humilité, ni œuvres, ni sens du
sacrifice; si tu n’es que façade sans
t’investir dans les détails de chaque
instant (…) Il nous faut être des
arbres qui donnent du fruit. Nous
avons pour cela les moyens
surnaturels et la doctrine adéquate.
Et nous pouvons, avec la grâce de
Dieu et malgré notre misère, abriter
en nous la vie même du Christ, une



vie capable d’illuminer les autres et
de les entraîner à sa suite »[30].

L’été, souvent, est un temps de
démobilisation où on en vient à
mettre Dieu par parenthèse. Prions le
divin Paraclet de nous garder de
l’abus de la liberté qui conduit à
construire sa propre image dans le
refus de sa condition de créature : «
Ô lumière bienheureuse, viens
remplir jusqu’à l’intime le cœur de
tes fidèles » car, « sans ta force, il
n’est rien dans l’homme qui soit sans
faute »[31].

Bertrand Cauvin, expert forestier

Abbé Patrick Pégourier

[1] Gn 3, 12.

[2] Homère décrit l’abondance que
connaissent les Phéaciens et prétend



que les figuiers produisent, chez ce
peuple merveilleux, leurs fruits toute
l’année : Odyssée, chant 7, vers 121. 
Hérodote raconte comment les
Égyptiens farcissent leur bœuf
sacrifié à Isis de figues : Enquêtes, 2,
40.

[3] Hêpar sukôton, foie engraissé aux
figues, est devenu ficatum en latin, et
« foie » en français.

[4] Tel est le point de départ de la
3ème guerre punique en 146 avant
notre ère. Cf. Vie de Caton l’Ancien,
27.

[5] Chanson de Jean Ferrat, 1972.

[6] Jn 1, 48.

[7] Si 23, 19.

[8] Commentaire de l’évangile de st
Jean, Cerf 2006.



[9] Cf. Gn 3, 12 et la parabole du 
figuier stérile qui tarde à donner des
fruits : Lc.13, 6-9.

[10] Dieu le Père (...) nous a élus [dans
le Christ] avant la fondation du
monde, (...) nous ayant prédestinés à
être pour Lui des fils adoptifs par
Jésus-Christ : Ep 1, 4.

[11] St Bède le vénérable sur Mt 9, 9, 
hom. 21; ccl 122, 149-151.

[12] Lettre enc. de Benoît XVI, Deus
caritas est, (2005) n° 31 b) et LA
Misericordia et misera (2018) du pape
François, n° 1.

[13] Moralium lib., 18, eh. PL 76, col.
70 C-D.

[14] LA op. cit. n° 1.

[15] Jn 15, 16.

[16] Mt 20, 22.



[17] Discours à des étudiants,
dimanche de Pâques 19/04/1987.
Chanson victorieuse au festival de
San Remo 1987 : Come fare, non so
non lo sai neanche tu, ma di certo si
può...dare di più.

[18] Cf. Gal 5, 13. 16-18.

[19] Saint Grégoire de Nysse, La
création de l’homme, XII.

[20] Rm 5, 5.

[21] Gal 5, 18.

[22] Ga 5, 22-23.

[23] Cf. Conseil de présidence du
grand jubilé de l’an 2000, L’Esprit
Saint remplit l’univers, chap 8 p. 114.

[24] Cf. Rm 8, 2.

[25] Cf. saint Thomas d’Aquin in 2 Co
3, 17, lect. 3.

[26] Séquence de la Pentecôte.



[27] Mt 21, 19.

[28] Cette scène a lieu le lundi saint.

[29] Mc 11, 14.

[30] Saint Josémaria Escriva, 
Méditation 12/10/1947 et 9/01/1956.

[31] Séquence de la Pentecôte.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/a-loree-de-
lete-le-figuier-nous-appelle-a-la-

responsabilite/ (31/01/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/a-loree-de-lete-le-figuier-nous-appelle-a-la-responsabilite/
https://opusdei.org/fr-cm/article/a-loree-de-lete-le-figuier-nous-appelle-a-la-responsabilite/
https://opusdei.org/fr-cm/article/a-loree-de-lete-le-figuier-nous-appelle-a-la-responsabilite/
https://opusdei.org/fr-cm/article/a-loree-de-lete-le-figuier-nous-appelle-a-la-responsabilite/

	À l’orée de l’été, le figuier nous appelle à la responsabilité.

