
opusdei.org

24 décembre 2010 :
Messe de Minuit

29/12/2010

SOLENNITÉ DE LA NATIVITÉ DU
SEIGNEUR HOMÉLIE DU PAPE
BENOÎT XVI

Chers Frères et Sœurs !

«Tu es mon Fils, moi, aujourd’hui, je
t’ai engendré» – par ces paroles du 
Psaume deuxième, l’Église commence
la liturgie de la Nuit Sainte. Elle sait
qu’à l’origine ces paroles
appartenaient au rituel du
couronnement des rois d’Israël. Le



roi, qui en soi est un être humain
comme les autres hommes, devient “
fils de Dieu” par l’appel et
l’installation dans sa charge: c’est
une espèce d’adoption de la part de
Dieu, un acte de décision, par lequel
il donne à cet homme une nouvelle
existence, l’attire dans son propre
être. De façon encore plus claire, la
lecture tirée du prophète Isaïe, que
nous venons d’entendre, présente le
même procédé dans une situation de
tourment et de menace pour Israël:
“Un enfant nous est né, un fils nous a
été donné; l’insigne du pouvoir est
sur son épaule” (9, 5). L’installation
dans la charge du roi est comme une
nouvelle naissance. Justement
comme nouveau né de la décision
personnelle de Dieu, comme un petit
enfant venant de Dieu, le roi
constitue une espérance. Sur ses
épaules repose l’avenir. Il est le
détenteur de la promesse de paix.
Dans la nuit de Bethléem, cette
parole prophétique est devenue



réalité d’une manière qui au temps
d’Isaïe aurait encore été
inimaginable. Oui, aujourd’hui c’est
vraiment un petit enfant celui sur les
épaules duquel est le pouvoir. En lui
apparaît la nouvelle royauté que
Dieu établit dans le monde. Ce petit
enfant est vraiment né de Dieu. Il est
la Parole éternelle de Dieu, qui unit
l’une à l’autre humanité et divinité.
Pour ce petit enfant valent les titres
de dignité que le cantique de
couronnement d’Isaïe lui attribue :
Merveilleux Conseiller – Dieu-Fort –
Père-à-jamais – Prince de la Paix (9,
5). Oui, ce roi n’a pas besoin de
conseillers appartenant aux sages du
monde. Il porte en lui-même la
sagesse et le conseil de Dieu.
Justement dans la faiblesse du fait
d’être un petit enfant il est le Dieu
fort et il nous montre ainsi, devant
les pouvoirs prétentieux du monde,
la force propre de Dieu.



Les paroles du rituel du
couronnement en Israël, en vérité,
étaient toujours seulement des
rituels d’espérance, qui prévoyaient
de loin un avenir qui aurait été
donné par Dieu. Aucun des rois
salués de cette façon ne
correspondait à la sublimité de ces
paroles. En eux, toutes les paroles
sur la filiation de Dieu, sur
l’installation dans l’héritage des
nations, sur la domination des terres
lointaines (Ps 2, 8) restaient
seulement un renvoi à un avenir –
presque des panneaux signalétiques
de l’espérance, des indications qui
conduisaient vers un avenir qui en
ce moment là était encore
inconcevable. Ainsi
l’accomplissement des paroles qui
commence dans la nuit de Bethléem
est en même temps immensément
plus grand et – du point de vue du
monde – plus humble que ce que les
paroles prophétiques laissaient
entrevoir. Il est plus grand, parce que



ce petit enfant est vraiment Fils de
Dieu, vraiment “ Dieu né de Dieu,
lumière née de la lumière, engendré,
non pas créé, de même nature que le
Père”. L’infinie distance entre Dieu et
l’homme est dépassée. Dieu ne s’est
pas seulement penché vers en bas,
comme disent les Psaumes; il est
vraiment “descendu”, entré dans le
monde, devenu l’un de nous pour
nous attirer tous à lui. Ce petit enfant
est vraiment l’Emmanuel, “le Dieu-
avec-nous”. Son royaume s’étend
vraiment jusqu’aux confins de la
terre. Dans l’étendue universelle de
la sainte Eucharistie, il a vraiment
érigé des îlots de paix. Partout où elle
est célébrée, on a un îlot de paix, de
cette paix qui est propre à Dieu. Ce
petit enfant a allumé parmi les
hommes la lumière de la bonté et
leur a donné la force de résister à la
tyrannie du pouvoir. En chaque
génération il construit son royaume
de l’intérieur, à partir du cœur. Mais
il est vrai aussi que “le bâton du



tortionnaire” n’a pas été brisé.
Aujourd’hui aussi marchent,
bruyantes, les chaussures des soldats
et toujours encore et toujours de
nouveau il y a le “manteau couvert
de sang“ (Is 9, 3s). Ainsi la joie pour
la proximité de Dieu fait partie de
cette nuit. Nous rendons grâce parce
que Dieu, comme un petit enfant, se
donne entre nos mains, il mendie,
pour ainsi dire, notre amour, il
répand sa paix dans notre cœur.
Cette joie, toutefois, est aussi une
prière: Seigneur, réalise totalement
ta promesse. Brise les bâtons des
tortionnaires. Brûle les chaussures
bruyantes. Fais que finissent le
temps des manteaux couverts de
sang. Réalise la promesse: “La paix
sera sans fin” (Is 9, 6). Nous te
rendons grâce pour ta bonté, mais
nous te prions encore: montre ta
puissance. Établis dans le monde la
domination de ta vérité, de ton
amour – le «royaume de la justice, de
l’amour et de la paix».



“Marie mit au monde son fils
premier-né” (Lc 2, 7). Avec cette
phrase, saint Luc raconte, de
manière absolument privée de 
pathos, le grand événement que les
paroles prophétiques dans l’histoire
d’Israël avaient entrevu par avance.
Luc qualifie le petit enfant de
“premier-né”. Dans le langage qui
s’est formé dans la Sainte Écriture de
l’Ancienne Alliance, “premier-né” ne
signifie pas le premier d’une série
d’autres enfants. La parole “premier-
né” est un titre d’honneur,
indépendamment de la question de
savoir si ensuite suivent d’autres
frères et sœurs ou non. Ainsi dans le 
Livre de l’Exode (4, 22), Israël est
appelé par Dieu “mon fils premier-
né”, et ainsi s’exprime son élection,
sa dignité unique, l’amour particulier
de Dieu Père. L’Église naissante
savait qu’en Jésus cette parole avait
reçu une nouvelle profondeur; qu’en
lui sont résumées les promesses
faites à Israël. Ainsi la Lettre aux



Hébreux appelle Jésus “le premier-
né”, simplement pour le qualifier,
après les préparations de l’Ancien
Testament, comme le Fils que Dieu
envoie dans le monde (cf. He 1, 5-7).
Le premier-né appartient de façon
particulière à Dieu, et pour cela –
comme dans de nombreuses
religions – il devait être de façon
particulière remis à Dieu et être
racheté par un sacrifice substitutif,
comme saint Luc le raconte dans
l’épisode de la présentation de Jésus
au temple. Le premier-né appartient
à Dieu de façon particulière, il est,
pour ainsi dire, destiné au sacrifice.
Dans le sacrifice de Jésus sur la croix,
la destination du premier-né
s’accomplit de façon unique. En lui-
même, il offre l’humanité à Dieu et
unit homme et Dieu de manière telle
que Dieu soit tout en tous. Saint Paul,
dans les Lettres aux Colossiens et aux
Éphésiens, a développé et approfondi
l’idée de Jésus comme premier-né:
Jésus, nous disent ces Lettres, est le



Premier-né de la création – le
véritable archétype de l’homme
selon lequel Dieu a formé la créature
homme. L’homme peut être image de
Dieu parce que Jésus est Dieu et
Homme, la véritable image de Dieu
et de l’homme. Il est le premier-né
d’entre les morts, nous disent en
outre ces Lettres. Dans la
Résurrection, il a abattu le mur de la
mort pour nous tous. Il a ouvert à
l’homme la dimension de la vie
éternelle dans la communion avec
Dieu. Enfin, il nous est dit: il est le
premier-né de nombreux frères. Oui,
aujourd’hui il est cependant le
premier d’une série de frères, le
premier, c’est-à-dire, qui inaugure
pour nous l’être en communion avec
Dieu. Il crée la véritable fraternité –
non la fraternité, défigurée par le
péché, de Caïn et Abel, de Romulus et
Remus, mais la fraternité nouvelle
dans laquelle nous sommes la famille
même de Dieu. Cette nouvelle famille
de Dieu commence au moment où



Marie enveloppe le “premier-né”
dans les langes et le dépose dans la
mangeoire. Prions-le: Seigneur Jésus,
toi qui as voulu naître comme
premier de nombreux frères, donne-
nous la vraie fraternité. Aide-nous à
devenir semblables à toi. Aide-nous à
reconnaître dans l’autre qui a besoin
de moi, en ceux qui souffrent ou qui
sont abandonnés, en tous les
hommes, ton visage, et à vivre avec
toi comme des frères et des sœurs
pour devenir une famille, ta famille.

L’Évangile de Noël nous raconte, à la
fin, qu’une multitude d’anges de la
troupe céleste louait Dieu et disait:
“Gloire à Dieu au plus haut des cieux,
et paix sur la terre aux hommes qu’il
aime” (Lc 2, 14). Dans le chant du 
Gloria, l’Église a amplifié cette
louange, que les anges ont entonnée
devant l’événement de la Nuit Sainte,
en en faisant une hymne de joie sur
la gloire de Dieu. “Nous te rendons
grâce pour ton immense gloire”.



Nous te rendons grâce pour la
beauté, pour la grandeur, pour ta
bonté, qui en cette nuit nous
deviennent visibles. L’apparition de
la beauté, du beau, nous rend joyeux
sans que nous devions nous
interroger sur son utilité. La gloire
de Dieu, d’où provient toute beauté,
fait exploser en nous l’étonnement et
la joie. Celui qui entrevoit Dieu
éprouve de la joie, et en cette nuit
nous voyons quelque chose de sa
lumière. Mais le message des anges
dans la Nuit sainte parle aussi des
hommes: “Paix aux hommes qu’il
aime”. La traduction latine de cette
parole, que nous utilisons dans la
liturgie et qui remonte à Jérôme,
résonne autrement : “Paix aux
hommes de bonne volonté”.
L’expression “les hommes de bonne
volonté” dans les dernières
décennies est entrée de façon
particulière dans le vocabulaire de
l’Église. Mais quelle traduction est
juste? Nous devons lire les deux



textes ensemble; nous comprenons
seulement ainsi la parole des anges
de façon juste. Serait erronée une
interprétation qui reconnaîtrait
seulement l’œuvre exclusive de Dieu,
comme s’il n’avait pas appelé
l’homme à une réponse d’amour qui
soit libre. Serait aussi erronée,
cependant, une interprétation
moralisante, selon laquelle l’homme
avec sa bonne volonté pourrait, pour
ainsi dire, se racheter lui-même. Les
deux choses vont ensemble: grâce et
liberté; l’amour de Dieu, qui nous
précède et sans lequel nous ne
pourrions pas l’aimer, et notre
réponse, qu’il attend et pour laquelle,
dans la naissance de son Fils, il nous
prie même. L’enchevêtrement de
grâce et de liberté, l’enchevêtrement
d’appel et de réponse, nous ne
pouvons pas le scinder en parties
séparées l’une de l’autre. Les deux
sont indissolublement tressés entre
eux. Ainsi cette parole est en même
temps promesse et appel. Dieu nous



a précédés par le don de son Fils.
Toujours de nouveau Dieu nous
précède de façon inattendue. Il ne
cesse pas de nous chercher, de nous
relever chaque fois que nous en
avons besoin. Il n’abandonne pas la
brebis égarée dans le désert où elle
s’est perdue. Dieu ne se laisse pas
troubler par notre péché. Il
recommence toujours à nouveau
avec nous. Toutefois il attend en
retour notre amour. Il nous aime
pour que nous puissions devenir des
personnes qui aiment avec lui et
ainsi il peut y avoir la paix sur la
terre.

Luc n’a pas dit que les anges ont
chanté. Il écrit très sobrement: la
troupe céleste louait Dieu et disait:
“Gloire à Dieu au plus haut des
cieux…” (Lc 2, 13s). Mais depuis
toujours les hommes savaient que le
parler des anges est différent de celui
des hommes; que justement en cette
nuit du joyeux message, il a été un



chant dans lequel la gloire sublime
de Dieu a brillé. Ainsi ce chant des
anges a été perçu depuis le
commencement comme une musique
provenant de Dieu, et bien plus,
comme une invitation à s’unir dans
le chant, dans la joie du cœur pour le
fait d’être aimés de Dieu. Cantare
amantis est, dit Saint Augustin:
chanter est le propre de celui qui
aime. Ainsi, au long des siècles, le
chant des anges est devenu toujours
de nouveau un chant d’amour et de
joie, un chant de ceux qui aiment. En
ce moment, nous nous associons
pleins de gratitude à ce chant de tous
les siècles, qui unit ciel et terre, anges
et hommes. Oui, nous te rendons
grâce pour ton immense gloire. Nous
te remercions pour ton amour. Fais
que nous devenions toujours plus
des personnes qui aiment avec toi et
donc des personnes de paix. Amen.

www.vatican.va



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/24-
decembre-2010-messe-de-minuit/

(11/01/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/24-decembre-2010-messe-de-minuit/
https://opusdei.org/fr-cm/article/24-decembre-2010-messe-de-minuit/
https://opusdei.org/fr-cm/article/24-decembre-2010-messe-de-minuit/

	24 décembre 2010 : Messe de Minuit

