
opusdei.org

10 questions sur
saint Josémaria
posées à mgr Xavier
Echevarria

Saint Josémaria, ne s'est-il
jamais lassé de servir Dieu?
Comment réagissait-il devant
ses erreurs et devant les
difficultés? Quel était son secret
pour être toujours fidèle et
amoureux de Dieu? Mgr Xavier
Echevarria, qui vécut près de
lui pendant plus de vingt ans,
répond à ces questions.

27/05/2012



Mgr Xavier Echevarría fut très près
de saint Josémaria à partir de 1950.
Cette relation s’affermit par la suite,
en 1956, lorsqu’il fut élu Custos du
fondateur de l’Opus Dei c’est-à-dire
l’une des deux personnes qui, en
accord avec les Statuts de l’Opus Dei,
sont tenus d’aider le Père en sa vie
matérielle et spirituelle, dans son
travail quotidien, et lui faire les
remarques opportunes.

1. Saint Josémaria (qui) a été un
précurseur du concile Vatican II en
rappelant, depuis 1928, que nous
sommes tous appelés par Dieu à
être saints, comment répondait-il
dans sa vie personnelle à cet appel
de Dieu ?

Il ne s’est jamais lassé de lutter pour
se rapprocher de plus en plus du
Seigneur en luttant contre les plus
petits défauts et en se montrant
exigeant envers lui-même avec le
zèle d’un amoureux qui veut



répondre de tout son amour à Celui
qu’il aime. Et ce, tous les jours, dans
ce qui est difficile, dans ce qui est
facile, dans les tâches importantes et
dans celles qui semblent banales.
Ayant vécu près de lui durant
presque vingt ans, je puis assurer
qu’il a toujours été reconnaissant
envers nous lorsque nous lui faisions
des suggestions ou des
commentaires.

« La sainteté, nous disait-il, consiste à
lutter constamment contre les
défauts personnels. C’est accomplir
le devoir de chaque instant sans se
chercher des excuses. La sainteté
c’est servir les autres, sans chercher
la moindre compensation. La
sainteté c’est chercher la présence de
Dieu, la relation constante avec Lui,
grâce à la prière et au travail, fondus
dans un dialogue persévérant avec le
Seigneur. La sainteté c’est le zèle
pour les âmes qui porte à l’oubli de
soi. La sainteté c’est la réponse



positive de chaque instant dans notre
rencontre personnelle avec Dieu ».

Il luttait pour mettre en pratique ce
dont il parlait. Jusqu’au dernier jour
de sa vie, il a demandé à ses deux fils
Custodes — nous étions tout près de
lui— de l’aider à être plus pieux, plus
joyeux, plus optimiste, à accomplir
son devoir avec exactitude, à mieux
endurer la maladie, à travailler sans
relâche, à se livrer complètement. Je
puis donc assurer objectivement qu’il
n’a jamais consciemment dit non au
Seigneur et qu’il n’a jamais répondu
à moitié aux requêtes divines.

2. Pouvez-vous décrire
sommairement quelques aspects
du combat qu’il menait pour
améliorer son caractère ? Cela
aidera nos lecteurs

à comprendre comment il était.

Pour ce qui est de ses défauts, il
devait être très attentif à la rapidité



et à la spontanéité de son caractère,
faire attention à l’indignation qui le
prenait quand il considérait que les
choses étaient mal faites ou pas aussi
bien que prévu.

Ces traits de caractère qui auraient
pu devenir des défauts de taille lui
servirent de point d’appui pour
enrichir sa personnalité et devinrent
des fondements pour la fermeté dont
il eut besoin par la suite pour faire
face à ce que le Seigneur lui
réservait : l’impatience devint de la
sainte audace et le tempérament
impulsif, une exigence envers lui-
même et une compréhension des
autres.

Il nous confiait très souvent ce qu’il
avait au fond de son âme : « Je vous
demande pardon pour tout ce que je
vous ai dérangé chacun de vous. Je
vous assure, et c’est mon intention
constante, que je ne veux jamais, à
bon escient, mortifier qui que ce soit



avec ma façon d’être. Ceci dit,
j’insiste, je vous demande pardon au
cas où ma façon d’être ou d’agir
aurait dérangé quelqu’un. »

Il ne se laissait pas emporter par son
moi personnel, il maîtrisait les primo
primi (les sautes d’humeur), et
s’efforçait de parler et d’agir avec
droiture d’intention, au service du
Seigneur et des âmes.

Il ne cessait de nous demander de
l’aider. Je l’ai vu lutter contre ces fils
subtils qui deviennent des attaches
qui nous écartent de Dieu si on ne les
coupe pas à temps. Il a su atteindre
une sereine équanimité et
l’extraordinaire vitalité de son
tempérament fut toujours modérée
par la prudence et la force.

3. Comment réagissait-il devant ses
erreurs ?

Dès qu’il prenait conscience de ses
erreurs, il réagissait avec une



douleur d’amour tout en s’appuyant
encore plus sur la grâce. Il disait
souvent : « Je ne suis rien, je n’ai
rien, je ne peux rien, je ne vaux rien,
rien, rien ! mais avec Lui je puis
tout : omnia possum in eo qui me
confortat [Je puis tous en celui qui
me rend fort, Ph. 4, 13] ».

Je crois qu’il apprit à beaucoup
d’âmes à surmonter leurs complexes,
les tristesses, les angoisses, les
désertions dans la lutte spirituelle
parce qu’il leur montrait que le
Seigneur leur avait donné la vie, avec
ces faiblesses-là, et qu’en même
temps il les appelait à se sanctifier.
Aussi, avec Lui, ils étaient en mesure
de tout faire.

« Nos forces personnelles, disait-il,
n’ont qu’un seul nom : faiblesse. J’ai
l’expérience de toute ma vie. Nous ne
serons forts que lorsque nous serons
bien conscients de notre faiblesse. Si
nous pensions que nous sommes



forts par nous-mêmes, nous
plongerions tout de suite, la tête la
première, dans le plus puant des
fumiers».

Il se servait des mots de l’Évangile :
ce ne sont pas les bien-portants qui
ont besoin d’un médecin, mais les
malades (Math. 9, 12 et avouait à un
moment donné : « Ça a été ma prière
constante durant toute la journée :
Seigneur, me voici, je suis un malade
chronique et j’ai besoin de toi ! »

J’ai profondément enregistré la
demande qu’il me fit en 1950, alors
que j’avais vingt ans à peine. Dans la
spontanéité d’un amoureux, il
m’avoua : « aujourd’hui je souffre de
mon manque de piété : aide-moi à
réparer. Cet empressement me
toucha profondément parce que je
connaissais bien l’effort qu’il faisait
pour être très pieux ».



4. Était-il fatigué de lutter pour
devenir meilleur, pour mieux
servir les autres ?

Il se disait très souvent qu’une mère,
qu’un père, sont aux petits soins avec
leurs enfants, même à la fin de la
journée, quand ils sont épuisés. Il se
servait de cet exemple pour sa vie,
pour surmonter la fatigue, sans se
laisser emporter par ses aises.

En 1968, je l’ai entendu dire : « En ces
quarante ans, chaque fois que j’ai été
crevé, fatigué, j’ai prié plein de
confiance : Jésus, Seigneur, je me
repose en Toi ! Ma Mère, Sainte
Marie, je me repose en Toi ! » Devant
ce qui lui était pénible, il disait : «
Seigneur, que vas-tu me donner
après m’avoir tant demandé ! ». À un
moment donné, il nous avouait : «
J’aimerais vous dire combien de fois
je me suis trouvé tout seul entre le
Ciel et la terre. Je devais m’accrocher
à la prière. J’ai passé de longues



années accroché à Dieu, tout seul, en
souffrant, mais plein d’espérance. J’ai
passé de longues années ainsi : et
tuus calix uberrimus, quam
praeclarus est! Il ne fallait pas rejeter
ce calice que m’offrait Dieu Notre
Père ».

5. N’a-t-il jamais eu des doutes de
foi, de persévérance, a-t-il été
emporté par la tristesse devant les
difficultés ?

Il n’a jamais douté ni de Dieu ni de
ses vérités. C’est bien là qu’il a trouvé
la force pour pratiquer toujours sa
foi avec une conviction de plus en
plus grande, en dépit d’un corps
fatigué, du poids harassant du
travail : « Dieu, disait-il très souvent,
ne peut jamais me laisser tomber ».

Il me disait très souvent qu’il croyait
profondément en la Très Sainte
Trinité et en toutes les vérités
révélées par Dieu.



Face à la tentation de la fatigue qui
peut nous faire défaillir, il
s’épanchait en 1966 : « Je suis triste à
l’idée que d’aucuns quittent le front
sous prétexte d’être fatigués. Je
comprends que la fatigue fasse
surface, je travaille depuis très
longtemps à rebrousse-poil, mais
alors, on en parle, sans baisser
préalablement la garde. L’insistance
de la prière et du travail, quoiqu’il en
coûte, est une offrande que Dieu
attend de nous. De même qu’il attend
que nous ne nous attristions pas, que
nous ne partions pas bredouilles,
quand nous avons échoué, quand
nous avons échoué —humainement
parlant, j’entends—, car devant le
Seigneur nous ne sommes jamais en
échec si nous avons recherché sa
gloire.

Le moment est arrivé de se dire que
parfois les plans divins ne coïncident
pas avec les nôtres. Nous ne pouvons
jamais devenir tristes. Devant des



résultats adverses, notre générosité
doit grandir pour la bonne raison
que notre vie est une vie d’amour.

« Sur terre, nous disait-il, nous ne
pouvons jamais jouir de la
tranquillité des pantouflards qui se
laissent aller en pensant que leur
avenir est assuré. Notre avenir, celui
de tous, est incertain, dans ce sens
que nous pouvons trahir Notre
Seigneur, que nous pouvons être
défaillants dans notre vocation ou
abandonner la foi. Aussi, devons-
nous tous les jours prendre la
résolution de lutter sans cesse ».

6. Que était son secret pour être
cet amoureux fidèle de Dieu, dont
parlent tant de gens?

Il n’a jamais cessé de chercher
l’amitié et le dialogue confiant avec
Dieu, même à des périodes de travail
intense ou de fortes souffrances.



En 1969, il nous avoua, à don Alvaro
del Portillo et à moi-même : « Hier
soir j’étais très fatigué, je suis allé
prier. J’ai passé un moment à
l’oratoire à dire au Seigneur :
Seigneur, me voici comme le chien
fidèle aux pieds de son maître ; je
n’ai même pas la force de te dire ‘je
t’aime’. Tu ne le sais que trop ! Je lui
dis aussi : me voici comme la
sentinelle vigilante à son poste, pour
te donner tout ce que j’ai même si ce
n’est pas grand chose ».

Il avait recours à la prière dans
l’assurance que Dieu Notre Seigneur
ferait que cette éventuelle aridité
devienne un secours pour le travail
apostolique de l’Église : « Il n’attend
pas de jolis mots, des prières
tonitruantes. Il tient à ce que nous
l’entourions toujours, quand il fait
froid et quant il fait chaud, quand
nous sommes bien-portants et quand
nous sommes malades, quand nous
en avons envie et quand nous n’en



avons pas : il ne se lasse jamais de
nous, ni de nous écouter et il nous
accueille sans cesse».

7. Alors, a-t-il eu parfois du mal à
prier, des moments d’aridité où il
n’a pas senti Dieu près de lui ?

Le 26 novembre 1970, il me disait :
«Hier je n’ai même pas pu dire deux
Ave de suite, si tu savais ce que j’en
ai souffert ! Mais, comme toujours,
malgré l’effort et ma maladresse, j’ai
poursuivi ma prière : Seigneur, aide-
moi ! lui disais-je, c’est bien Toi qui
doit faire avancer les grandes choses
que tu m’as confiées, tu vois bien que
je ne suis même pas capable de
réaliser les plus petites choses :
comme toujours, je me mets entre tes
mains ».

En novembre de cette année-là, il se
livrait aux membres du Conseil
Général de l’Opus Dei : « Sec, mes
enfants ! voilà mon état actuel.



Je Seigneur me soutient, moi, qui ne
suis qu’un sac d’immondices. Je
cherche continuellement l’union à
Dieu et le Seigneur m’accorde une
grande paix et une grande sérénité :
mais je me sens sec à la prière, aussi
à la prière vocale. Il y a des jours où
je n’arrive même pas à fixer mon
esprit dans un Avémaria : je me
distrais tout de suite.

Mais je m’acharne et je continue de
lutter toujours : je n’arrête jamais de
prier tout ce que je dois prier. Je prie,
je prie toujours : je tâche de tout faire
avec amour, en tirant profit des
circonstances où je me trouve.
Maintenant même, je prends la
résolution de bien dire mon Rosaire
ce soir. Pourquoi est-ce que je vous
en parle ? Parce que j’ai besoin de
vous le dire. Je ne vous parle jamais
de ce qui pourrait vous faire du mal.
Je sais que ce que je viens de vous
avouer de mon état va vous aider. En
effet, vous aussi, ou certains parmi



vous, vous pouvez un jour vous
trouver dans l’état de sécheresse que
je traverse maintenant. Alors, le
moment est venu de toujours prier
en ayant recours à la prière mentale
et à la prière vocale comme
lorsqu’on y trouve plus de facilité ».

8. Comment le jeune Josémaria
choisit-il de devenir prêtre ?

Je l’ai très souvent entendu raconter
comment, à quinze ou seize ans, il
pressentit son appel au service du
Seigneur en devenant prêtre. À
partir de ce moment-là, il comprit
profondément que Dieu veillait
constamment sur lui et son âme fut
saisie d’une inquiétude surnaturelle :
le chercher, le regarder, le
fréquenter, l’aimer toujours
davantage. Quand il parlait de cet
amour qui le saisit au fond de tout
son être, il avouait tout
naturellement qu’il s’agissait de « son
premier et unique amour » qui



n’avait fait que croître, sans qu’il ne
s’habitue ni ne s’en lasse. Sa décision
de devenir prêtre était donc fondée
uniquement et exclusivement sur le
désir d’accomplir la Volonté du
Seigneur en ce qu’il lui demandait et
qu’il ne lui avait pas concrétisé au
départ. Il se disait, avec une
conviction forte et profonde, que s’il
devenait prêtre il serait plus à même
d’écouter la voix de Dieu.

Il accueillit cet appel avec un
optimisme à toute épreuve. Il
n’intégra pas le Séminaire avec une
mentalité de victime, en pensant
qu’il se livrait à un renoncement
héroïque. Il n’ignorait pas les
sacrifices que cela entraînait, ni ce
que sa famille allait souffrir en
voyant qu’il renonçait aux projets
qu’ils avaient fait pour son avenir. Or
aucune de ces considérations ne fut
un obstacle à sa disponibilité pour
faire la Volonté de Dieu.



9. Pouvez-vous nous parler encore
de ce premier et unique amour de
saint Josémaria ?

J’étais toujours surpris par l’amour
grandissant qui le faisait vivre au
jour le jour et qui se reflétait dans
son amitié avec le Seigneur.

On comprend qu’il ait pu dire qu’il se
sentait très jeune, « avec la jeunesse
de Dieu » parce que cet amour
ardent d’un jeune qui ne tient pas
compte des obstacles pour être près
de l’être aimé était évident.

Très souvent, à la fin de la journée, il
nous confiait, à don Alvaro del
Portillo et à moi, qu’il était persuadé
qu’il avait fait le meilleur des choix
et qu’il voulait l’affermir avec le don
total de sa pauvre personne, même
s’il était physiquement démoli,
comme ce fut le cas à la fin de sa vie.
« Je vous assure, nous avouait-il
alors, qu’en moi l’amour devient de
plus en plus fort parce que je suis



toujours aussi convaincu qu’au
départ qu’Il mérite tout ».

Il avait souvent recours à un dicton
espagnol : « l’amour paie l’amour de
retour ». Il l’appliquait à sa façon
d’être toujours prêt pour Dieu, à tout
instant, sans ménagements. En 1966,
il en parlait : « Si je peux dire
quelque chose de vrai sur moi-même,
c’est que je n’ai jamais fait ma
volonté, ce qu’il m’aurait plu de faire.
En tout état de cause, si cela n’avait
tenu qu’à moi, en ce moment je
serais un avocat, un historien, etc. ;
mais pas du tout un prêtre de l’Opus
Dei. Et cependant, je suis plus
heureux que quiconque en n’ayant
fait qu’accomplir la Volonté de Dieu,
parce que cela me chante, en ayant
répondu à son Amour. Aussi, je ne
me sens pas ligoté : j’ai la pleine et
totale liberté de l’Amour de Dieu ».

10. Quand il parle de l’Opus Dei,
saint Josémaria dit que Dieu le lui



fit voir. Que veut-il dire par là. Est-
ce qu’il fut l’objet d’une
intervention divine ?

En effet, il l’a dit de très nombreuses
façons. Je pense maintenant à ce
qu’il dit en parlant précisément de
cet amour de Dieu : « Ces chaînes
divines qui m’attachent à l’Œuvre, je
les aime à la folie. Je ne veux jamais
les briser, même pas m’en délier,
bien que parfois (cela) ‘il) m’en coûte,
cela me pèse, parce que je suis
convaincu que le Seigneur m’a voulu
entièrement pour Lui à travers ce
chemin et l’esprit qu’il nous a donnés
».

Par ailleurs, il commentait ainsi ce
texte du Livre des Proverbes : «testis
fidelis non mentitur; profert autem
mendacium dolosus testis [« le
témoin fidèle ne ment pas ; le faux
témoin ne dit que des mensonges »] :
Pr 14,5], «c’est de là que découle
l’efficacité de notre vie si elle est



soigneusement fidèle à la Volonté de
Dieu. Grâce à notre conduite, à notre
réponse fidèle, nous rendons
témoignage, nous faisons de
l’apostolat, nous aidons les autres à
la tâche de leur sanctification, en
suivant le chemin que le Seigneur a
tracé pour nous ».

Du livre: Memoria del beato
Josemaría Escrivá, Xavier
Echevarría et Salvador Bernal,
Rialp, Madrid, 2000

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/10-questions-
sur-saint-josemaria-posees-a-mgr-

xavier-echevarria/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/10-questions-sur-saint-josemaria-posees-a-mgr-xavier-echevarria/
https://opusdei.org/fr-cm/article/10-questions-sur-saint-josemaria-posees-a-mgr-xavier-echevarria/
https://opusdei.org/fr-cm/article/10-questions-sur-saint-josemaria-posees-a-mgr-xavier-echevarria/
https://opusdei.org/fr-cm/article/10-questions-sur-saint-josemaria-posees-a-mgr-xavier-echevarria/

	10 questions sur saint Josémaria posées à mgr Xavier Echevarria

