
opusdei.org

Méditation : Samedi
de la 24ème semaine
du Temps Ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation sont : Jésus enseigne
par paraboles ; accueillir la
Parole de Dieu ; le rôle des
circonstances extérieures.

- Jésus enseigne par paraboles

- Accueillir la Parole de Dieu

- Le rôle des circonstances
extérieures



LE SEIGNEUR parcourt la terre de
Galilée avec ses disciples et annonce
le Royaume de Dieu à ceux qui
viennent l’écouter. Jésus utilise des
paraboles dans sa prédication : de
courtes histoires qui révèlent de
manière simple une vérité profonde
de la vie spirituelle. Il prend des
exemples quotidiens dans le monde
du travail, comme les semailles, la
pêche ou les travaux ménagers. À
d’autres moments également, il les
prend dans la vie sociale et familiale,
comme une fête de mariage, la
relation d’un père avec ses enfants,
ou l’entrepreneur à la recherche de
journaliers. Il raconte même des
événements qui peuvent être
inhabituels pour de nombreux
auditeurs, comme la découverte d’un
trésor ou un vol sur la route. Toutes
ces images sont faciles à
comprendre, elles sont bien plus
qu’un enseignement théorique. « Une
image attrayante donne au message
un sentiment de familiarité, de



proximité, de possibilité, de lien avec
sa propre vie. Une bonne image peut
amener à aimer le message à
transmettre, elle éveille un désir et
motive la volonté dans le sens de
l’Évangile » [1].

Jésus aime utiliser ces paraboles
parce qu’il connaît bien la façon
d’être des humains. Il connaît le
pouvoir d’un exemple tiré de la vie
quotidienne des gens. Cette attitude
reflète la simplicité, la proximité, le
désir de se mettre à la place de
l’autre. Ce que le Christ transmet, ce
ne sont pas des idées étrangères au
monde dans lequel nous vivons, mais
des idées étroitement liées aux
réalités quotidiennes. C’est pourquoi
saint Josémaria a écrit : « Demande
au Seigneur qu’il nous accorde à
nous ses fils le “don des langues”, le
don de nous faire comprendre de
tous. Pourquoi je le désire, ce “don
des langues” ? Tu peux le déduire des
pages de l’évangile, qui abondent en



paraboles, en exemples qui rendent
tangible la doctrine et illustrent ce
qui est spirituel sans avilir ni
dégrader la parole de Dieu. Pour tous
— qu’ils soient ou non des savants —,
il est plus facile de considérer et de
comprendre le message divin au
moyen de ces images empruntées à
la vie des hommes » [2]. Il ne s’agit pas
seulement de trouver un bon
emballage pour ce que nous voulons
dire, mais d’aimer les gens comme le
Christ l’a fait.

DANS LA PARABOLE du semeur,
Jésus nous dit que les graines qui ne
sont pas tombées sur une bonne
terre ont été mangées par les
oiseaux ; ou, quand elles ont germé,
elles ont séché rapidement à cause
du manque d’humidité ou ont été
étouffées par les ronces. En
revanche, ceux qui sont tombés dans



la bonne terre ont porté du fruit, et
ils ont porté du fruit au centuple (cf.
Lc 8, 5-8). Le Seigneur montre que le
semeur sème sur tout le champ, sans
faire grand cas de la manière dont la
semence sera reçue : il la sème à la
volée, dans l’espoir qu’elle portera
ses fruits. La semence, dans son sens
le plus profond, c’est le Christ lui-
même, à qui Dieu nous a donné : «
Ceux qui écoutent avec foi et
rejoignent le petit troupeau du Christ
ont reçu le Royaume ; alors la
semence, d’elle-même, germe et croît
jusqu’au moment de la récolte » [3].

« La parabole du semeur est comme
la “mère” de toutes les paraboles, car
elle parle de l’écoute de la parole.
Elle nous rappelle que la parole de
Dieu est une semence qui, en elle-
même, est féconde et efficace, et que
Dieu la sème partout avec générosité,
sans se soucier des restes. Tel est le
cœur de Dieu ! Chacun de nous est
un champ sur lequel tombe la



semence de la parole, n’excluant
personne ! » [4] Nous recevons Dieu
lui-même. Par conséquent, le chemin
pour se laisser atteindre par cette
semence n’est pas, en premier lieu, la
conformité morale à un mode de vie,
ou l’acceptation intellectuelle d’une
doctrine, mais une réponse d’amour
à Dieu qui est venu à notre
rencontre.

Il dépend en partie de nous que cette
graine germe et porte des fruits au
centuple. Le Seigneur offre le
bonheur à tous, mais il ne l’exige pas,
c’est chacun qui décide librement de
l’accepter. Dieu nous a rendus libres
et cette parabole est une
manifestation de cette réalité. « La
passion pour la liberté, l’exigence de
celle-ci de la part des individus et des
peuples, est un signe positif de notre
époque. Reconnaître la liberté de
chaque femme et de chaque homme,
c’est reconnaître qu’ils sont des
personnes : propriétaires et



responsables de leurs propres
actions, avec la possibilité de diriger
leur propre existence. Bien que la
liberté ne fasse pas toujours ressortir
le meilleur de chacun, nous ne
pourrons jamais en exagérer
l’importance, car si nous n’étions pas
libres, nous ne serions pas capables
d’aimer » [5].

MALGRÉ la simplicité du langage, les
disciples demandent à Jésus de leur
expliquer la parabole. Le Maître
expose ensuite les raisons pour
lesquelles la graine ne germe pas en
terre, les raisons pour lesquelles la
parole de Dieu peut ne pas
s’enraciner dans la vie des gens :
l’action du diable, le manque de
racine au moment de l’épreuve, les
richesses et les intérêts mondains…
Et il souligne, en même temps, que «
ce qui est tombé dans la bonne terre,



ce sont les gens qui ont entendu la
Parole dans un cœur bon et
généreux, qui la retiennent et
portent du fruit par leur
persévérance » (Lc 8,15).

Il nous arrive souvent de rejeter la
faute sur les circonstances
extérieures lorsque quelque chose ne
se déroule pas comme prévu : un
élément imprévu peut compliquer
un projet professionnel, une activité
familiale ou un événement entre
amis. Cependant, saint Josémaria
nous invite à vivre saintement aussi
ces particularités, tout comme les
difficultés que la graine peut
traverser ; c’est-à-dire qu’il nous
encourage à ne pas tomber dans ce
qu’il appelait « la mystique du si » : «
Ah ! si je ne m’étais pas marié, ah ! si
je n’avais pas cette profession, ah ! si
j’avais une meilleure santé, ah ! si
j’étais jeune, ah ! si j’étais vieux ! » [6]

Dieu vient à notre rencontre dans le



présent, ici et maintenant, même là
où nous ne l’attendons pas.

La parabole souligne que les
circonstances n’ont pas le dernier
mot : ce sont les décisions libres des
hommes qui sont définitives dans
l’acceptation du don divin. Avec
l’action de la grâce et notre effort
personnel, nous sommes capables
d’enlever petit à petit tout ce qui
étouffe la graine. La Vierge Marie,
champ fertile dans lequel Dieu lui-
même s’est incarné, nous aidera à
préparer le terrain pour que Jésus
puisse également germer dans notre
cœur.

[1]. Pape François, Evangelii gaudium,
n° 157.

[2]. Saint Josémaria, Forge, n° 895.



[3]. Concile Vatican II, Lumen gentium,
n° 5.

[4]. Pape François, Angélus, 12 juillet
2020.

[5].Mgr Fernando Ocariz, Lettre
pastorale, 9 janvier 2018, n° 1.

[6]. Saint Josémaria, Entretiens, n° 116.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/meditation/
meditation-samedi-de-la-24eme-

semaine-du-temps-ordinaire/
(03/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/meditation/meditation-samedi-de-la-24eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ci/meditation/meditation-samedi-de-la-24eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ci/meditation/meditation-samedi-de-la-24eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ci/meditation/meditation-samedi-de-la-24eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Samedi de la 24ème semaine du Temps Ordinaire

