
opusdei.org

Méditation :
Mercredi de la 5ème
semaine du Temps
Ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont : le bien
et le mal sont en nous ; pour un
chrétien, tout renoncement est
une affirmation encore plus
grande ; examiner à fond notre
cœur.

- Le bien et le mal sont en nous

- Pour un chrétien, tout renoncement
est une affirmation encore plus
grande



- Examiner à fond notre cœur

« ÉCOUTEZ-MOI TOUS, et comprenez
bien. Rien de ce qui est extérieur à
l’homme et qui entre en lui ne peut le
rendre impur. Mais ce qui sort de
l’homme, voilà ce qui rend l’homme
impur » (Mc 7, 14-15). Plus tard, dans
l’intimité, ses disciples lui demandent
une explication plus détaillée de ces
propos, qui leur avaient sans doute
semblé très novateurs. On dirait que
le Seigneur a un intérêt particulier à
les graver au fer rouge dans l’âme de
ceux qui le suivaient : c’est le cœur
qui regarde Dieu. D’où le soin poussé
à l’extrême avec lequel il a cherché à
ce que ceux qui le suivaient
apprennent à vivre en donnant la
priorité aux choses importantes. Le
Seigneur était venu pour faire la
Rédemption, pour transformer notre



cœur et non pour se perdre dans des
discussions aux horizons rétrécis.

L’Évangile garde son actualité
palpitante. C’est pourquoi nous
pouvons nous demander s’il ne nous
arriverait pas ce qui arrivait à ces
pharisiens qui nettoyaient l’extérieur
de la coupe sans se rendre compte
que la saleté était dedans (cf. Mt 23,
26). Jésus « souligne la primauté de
l’intériorité, c’est-à-dire la primauté
du “cœur” : ce ne sont pas les choses
extérieures qui font de nous des
saints ou pas, mais le cœur qui
exprime nos attentions, nos choix et
le désir de faire tout par amour de
Dieu. Les attitudes extérieures sont
la conséquence de ce que nous avons
décidé dans notre cœur, mais pas le
contraire : avec l’attitude extérieure,
si le cœur ne change pas, nous ne
sommes pas de vrais chrétiens. La
frontière entre le bien et le mal ne
passe pas à l’extérieur de nous mais
plutôt à l’intérieur de nous. Nous



pouvons nous demander : où est mon
cœur ? […] Sans un cœur purifié, on
ne peut avoir vraiment les mains
propres et des lèvres qui prononcent
des paroles sincères d’amour — tout
est double, une double vie —, des
lèvres qui prononcent des paroles de
miséricorde, de pardon. Seul le cœur
sincère et purifié peut le faire » [1].

LA SAINTE ÉCRITURE offre de
nombreuses références sur ce que
Jésus voulait transmettre aux
pharisiens : il voulait leur expliquer
que les renoncements auxquels Dieu
invite parfois comportent une autre
face, car ce sont des affirmations
pleines d’un sens positif. La question
importante ne résidait pas dans les
aliments qu’il était possible ou non
de manger, mais dans ce qui se
passait à l’intérieur de la personne.
C’est pourquoi nous écoutons dans



un autre passage cette invitation du
Seigneur : « Travaillez non pas pour
la nourriture qui se perd, mais pour
la nourriture qui demeure jusque
dans la vie éternelle » (Jn 6, 27). Dans
le même sens, saint Paul nous
rappelle que « tous les athlètes à
l’entraînement s’imposent une
discipline sévère ; ils le font pour
recevoir une couronne de laurier qui
va se faner, et nous, pour une
couronne qui ne se fane pas » (1 Co 9,
25). Le Seigneur veut éviter que nous
ne tombions dans l’ascétique de ces
pharisiens qui accomplissaient le
précepte mais en oubliant ce qu’il
représentait dans le fond, ce qu’en
réalité il affirmait.

Le christianisme est beaucoup plus
que ce qui se voit à la surface : le
Seigneur invite à chercher ce qui ne
passe pas, ce qui est permanent.
Notre foi n’est pas un grand « non »,
comme certains pourraient le penser
à tort. Certes, vivre en chrétien exige



quelquefois de dire « non », mais
uniquement comme moyen de dire «
oui » à quelque chose de plus grand.
Nous jeûnons, mais pour chercher la
nourriture qui en vaut la peine, celle
qui demeure. Benoît XVI dans sa
première homélie comme successeur
de Pierre, citait son prédécesseur : «
En quelque sorte, n’avons-nous pas
tous peur – si nous laissons entrer le
Christ totalement en nous, si nous
nous ouvrons totalement à lui – peur
qu’il puisse nous déposséder d’une
part de notre vie ? N’avons-nous pas
peur de renoncer à quelque chose de
grand, d’unique, qui rend la vie si
belle ? Ne risquons-nous pas de nous
trouver ensuite dans l’angoisse et
privés de liberté ? Et encore une fois
le Pape voulait dire : Non ! Celui qui
fait entrer le Christ ne perd rien, rien
– absolument rien de ce qui rend la
vie libre, belle et grande » [2].



EN RELISANT la liste que propose
Jésus sur les choses mauvaises
pouvant sortir de notre cœur, il peut
être intéressant de s’attarder à ce qui
nous concerne personnellement. Il
est vrai que les premiers mots du
Seigneur sont forts, « vol » ou «
meurtre » et qu’en les écoutant nous
pouvons penser qu’ils n’ont rien à
voir avec nous. Cependant, il suffit
d’aller plus loin pour découvrir que,
sur la même liste, on trouve par
exemple l’orgueil ou l’inconduite. La
tendance à troubler la paix familiale
par des discussions semblables à
celles des pharisiens, à ne pas être
capable de « passer, chaque jour, sur
les détails ennuyeux et impertinents
de ton entourage » [3], tout cela
dévoile ce qui peut faire que notre
caractère soit plus pharisien que
nous ne le pensons. Il se peut que,
silencieusement, l’orgueil contamine
nos relations avec les autres, ou que
nous manquions de discernement
pour être conscients que le Seigneur



nous demande de penser aux choses
d’en haut et non à celles de la terre
(cf. Col 3, 2).

Ce passage de l’Évangile nous invite à
faire un examen pour voir jusqu’à
quel point notre cœur s’identifie de
plus en plus au cœur du Seigneur.
C’est encore saint Paul qui nous met
en garde, pour que nous nous
rendions compte que l’orgueil peut
parfois nous amener à vivre
superficiellement notre foi, peut-être
en essayant d’avoir un
comportement chrétien, non pour
faire plaisir au Christ mais pour
satisfaire notre ego : « Si, avec le
Christ, vous êtes morts aux forces qui
régissent le monde, pourquoi subir
des prescriptions légales comme si
votre vie dépendait encore du
monde : “Ne prends pas ceci, ne
goûte pas cela, ne touche pas cela”,
alors que toutes ces choses sont faites
pour disparaître quand on s’en sert !
Ce ne sont là que des préceptes et des



enseignements humains, qui ont des
airs de sagesse, de religion
personnelle, d’humilité et de rigueur
pour le corps, mais ne sont d’aucune
valeur pour maîtriser la chair » (Col
2, 20-23).

Nous pouvons répéter, avec saint
Josémaria : « Cor Mariae
dulcissimum, iter para tutum, Cœur
très doux de Marie, accorde-nous la
force et la sécurité tout au long de ce
chemin sur la terre » [4]. Puisse notre
Mère nous aider à purifier notre
cœur pour que, à partir de lui, nous
élevions notre regard et nos œuvres
vers Dieu.

[1]. Pape François, Angélus 30 août
2015.

[2]. Benoît XVI, Homélie, 24 avril 2005.

[3]. Saint Josémaria, Chemin, n° 173.



[4]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 178.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/meditation/
meditation-mercredi-de-la-5eme-

semaine-du-temps-ordinaire/
(03/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/meditation/meditation-mercredi-de-la-5eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ci/meditation/meditation-mercredi-de-la-5eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ci/meditation/meditation-mercredi-de-la-5eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ci/meditation/meditation-mercredi-de-la-5eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Mercredi de la 5ème semaine du Temps Ordinaire

