
opusdei.org

Méditation :
Mercredi de la
20ème semaine du
Temps Ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation sont : le travail,
vocation initiale de l’homme,
une nouvelle dimension,
jalouser la générosité de Dieu.

– Le travail, vocation initiale de
l’homme.

– Une nouvelle dimension.

– Jalouser la générosité de Dieu.



L’ÉVANGILE de la messe nous
présente une parabole déconcertante
à première vue : celle du propriétaire
de la vigne qui embauche des
ouvriers tout au long de la journée
et, lorsque vient le moment de les
rémunérer, les surprend en payant la
même somme à ceux qui ont
travaillé depuis le matin qu’à ceux
qui ne sont arrivés que beaucoup
plus tard (cf. Mt 20, 1-16). Ce passage
a donné lieu à diverses
interprétations, mettant en lumière
différents aspects du texte. Dans le
contexte actuel, nous pensons à
l’épreuve du chômage : tant de
personnes attendent, comme ces
ouvriers, d’obtenir un travail. La
tragédie est double pour elles : d’une
part, elles ont du mal à subvenir à
leurs propres besoins ou à ceux de
leur famille ; d’autre part, leur
dignité humaine est blessée, car « le
travail constitue une dimension
fondamentale de l’existence humaine
sur terre »[1] ; il s’agit d’un bien



nécessaire non seulement pour
subsister, mais surtout pour que la
femme et l’homme s’accomplissent
en tant que personnes et, par leur
activité, servent les autres et
perfectionnent le monde en l’offrant
ainsi à Dieu.

« Le travail est la vocation initiale de
l’homme ; c’est une bénédiction de
Dieu, et ceux qui le considèrent
comme un châtiment se trompent
lamentablement »[2], enseignait saint
Josémaria. Pour une immense
majorité de chrétiens, être saint
signifie « sanctifier son propre
travail, se sanctifier dans son travail,
et sanctifier les autres par le travail
»[3]. Pendant ce moment de prière,
nous pouvons nous demander
comment nous sanctifions notre
travail, avec le désir effectif de le
faire du mieux possible après l’avoir
offert au Seigneur pendant la messe ;
comment nous nous sanctifions dans
le travail, en exerçant les vertus avec



docilité envers l’Esprit Saint, afin
qu’il nous transforme en un autre
Christ par l’activité que nous
réalisons ; et comment nous
sanctifions les autres par notre
travail, en transmettant lumière et
chaleur autour de nous, avec un
esprit apostolique qui se manifeste
manifesté dans l’amitié sincère.

D’UN POINT DE VUE humain, nous
avons tendance à accorder plus de
valeur aux emplois mieux
rémunérés, jouissant d’un prestige
social ou se démarquant par leur
efficacité. Il arrive aussi que l’on
accorde une telle place au travail que
l’activité professionnelle envahit les
espaces qui devraient appartenir à la
relation avec Dieu, à la vie familiale
ou à l’amitié. C’est pourquoi il est
bon de s’arrêter et de s’interroger :
quel est le sens ultime de mon



travail ? Est-ce que je travaille
comme Dieu le souhaite ? Qu’est-ce
que le Seigneur apprécie vraiment
dans mon travail ?

« L’homme ne doit pas se limiter à
faire des choses, de fabriquer des
objets. Le travail naît de l’amour,
manifeste l’amour, s’ordonne à
l’amour »[4]. C’est l’amour que le
Seigneur apprécie dans notre travail,
et c’est ce qui transforme une tâche
apparemment insignifiante en
quelque chose de grandiose et
d’héroïque. Saint Josémaria
s’adressait un jour à deux jardiniers :
« Vos plantes, toutes ces fleurs, sont
merveilleuses… Et vous, votre travail,
vaut-il plus ou moins que celui d’un
ministre ? » Ils sont restés silencieux,
mais le fondateur de l’Opus Dei
poursuivit aussitôt : « Cela dépend de
l’amour de Dieu que vous y mettez :
si vous mettez plus d’Amour que le
ministre, votre travail vaut
davantage »[5].



Le chrétien, quand il ressent la
charité qui a été répandue dans son
cœur par l’Esprit Saint (cf. Rm 5, 5),
vit dans une profonde gratitude
envers Dieu et cherche à répandre
autour de lui cet amour qu’il a reçu.
Travailler par amour n’exclut pas
d’autres motifs légitimes — comme
gagner un salaire, recevoir de la
reconnaissance ou éprouver la
satisfaction du devoir accompli —
mais le chrétien voit plus loin et
hiérarchise ces motifs. Les paroles de
saint Paul sont lumineuses à ce
sujet : « Même si je connaissais tous
les mystères et toute la science […], si
je n’ai pas la charité, je ne suis rien
» (1 Co 13, 2). Il en va de même pour
le travail : lorsque le moteur qui
l’anime est la recherche de la gloire
de Dieu, cette tâche — qu’elle soit
simple ou complexe — acquiert une
grandeur surnaturelle. Ce qui est
décisif, comme l’enseignait saint
Josémaria, c’est « l’acharnement à
réaliser divinement toutes les tâches



humaines, grandes et petites, car,
avec l’Amour, toutes acquièrent une
nouvelle dimension »[6].

LA PARABOLE du propriétaire de la
vigne met également en lumière le
problème de l’envie : les ouvriers de
la première heure protestent contre
la générosité du maître envers ceux
qui ont moins travaillé. Jésus
s’adressait à certains pharisiens qui
pensaient avoir une position
privilégiée devant Dieu, voulaient
être remarqués par leurs œuvres et
n’acceptaient pas que le Seigneur
puisse embrasser les pécheurs. Au
lieu de se réjouir de la miséricorde
divine, ils la percevaient comme une
injustice. Eux, comme les ouvriers de
la parabole, « ne voient pas la beauté
du geste du patron, qui n’a pas été
injuste, mais simplement généreux, il
n’a pas seulement considéré le



mérite, mais aussi le besoin. Dieu
veut donner à tous son Royaume,
c’est-à-dire une vie pleine, éternelle
et heureuse. Et c’est ainsi que Jésus
fait avec nous : il ne fait pas de
classement, à qui lui ouvre son cœur
il Se donne tout entier. »[7].

L’envie est l’un des plus anciens vices
que nous présente l’Écriture. Elle
produit chez celui qui la nourrit une
tristesse amère qui peut aller jusqu’à
la haine. Caïn, voyant que le
Seigneur accueillait favorablement
l’offrande d’Abel et non la sienne, «
fut très irrité et montra un visage
abattu » (Gn 4, 5). Au lieu de diriger
son regard vers tous les dons qu’il
avait — il était le premier-né d’Adam
et Ève —, il ne supportait pas que son
frère soit heureux et obtienne la
faveur de Dieu. Dévoré par cette
tristesse envieuse, il se rebella et ôta
la vie à Abel.



« À la base de ce vice, il y a une
fausse idée de Dieu : on n’accepte pas
que Dieu ait ses propres
“mathématiques”, différentes des
nôtres. […] Nous voudrions imposer
à Dieu notre logique égoïste, mais la
logique de Dieu est l’amour. Les
biens qu’il nous donne sont faits
pour être partagés. C’est pourquoi
saint Paul exhorte les chrétiens :
“Soyez unis les uns aux autres par
l’affection fraternelle, rivalisez de
respect les uns pour les autres” (Rm
12, 10). Voilà le remède à l’envie ! »[8].
Demandons à la Sainte Vierge qu’elle
nous apprenne à nous réjouir
sincèrement des dons que son Fils
accorde aux autres, et de la
miséricorde dont il fait preuve
envers tous ses enfants.

[1] Saint Jean Paul II, Laborem
exercens, no 4.



[2] Saint Josémaria, Sillon, no 482.

[3] Saint Josémaria, Entretiens, no 55.

[4] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, no 48.

[5] Salvador Bernal, Monseñor
Josemaría Escrivá de Balaguer.
Apuntes sobre la vida del Fundador
del Opus Dei, Madrid, Rialp, 1980, 6e

éd., p. 194.

[6] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, no 60.

[7] Léon XIV, Audience, 4 juin 2025

[8] François, Audience, 28 février 2024

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/meditation/
meditation-mercredi-de-la-20eme-

semaine-du-temps-ordinaire/
(10/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/meditation/meditation-mercredi-de-la-20eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ci/meditation/meditation-mercredi-de-la-20eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ci/meditation/meditation-mercredi-de-la-20eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ci/meditation/meditation-mercredi-de-la-20eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Mercredi de la 20ème semaine du Temps Ordinaire

