
opusdei.org

Méditation : Mardi
de la 2ème semaine
de Carême

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont : Une
vie cohérente qui reflète la vie
du Christ ; droiture d’intention
pour rendre gloire à Dieu ;
l’humilité nous ouvre à la
grandeur de Dieu.

- Une vie cohérente qui reflète la vie
du Christ

- Droiture d’intention pour rendre
gloire à Dieu

- L’humilité nous ouvre à la grandeur
de Dieu



« LES SCRIBES et les pharisiens
enseignent dans la chaire de Moïse.
Donc, tout ce qu’ils peuvent vous
dire, faites-le et observez-le. Mais
n’agissez pas d’après leurs actes, car
ils disent et ne font pas » (Mt 23, 2-3).
Dans les synagogues, il y avait une
chaise spéciale sur laquelle était assis
le rabbin qui expliquait les Écritures.
Au sens figuré, « la chaire de Moïse »
désignait le magistère des maîtres du
peuple, qui enseignaient et
interprétaient la loi, mais, comme le
Seigneur le montre dans l’Évangile,
ils agissaient avec une telle
incohérence de vie qu’ils ne
respectaient pas les prescriptions
qu’ils avaient eux-mêmes édictées.

Les gens simples, en revanche,
cherchaient Jésus précisément parce
qu’en lui tout était vrai. Ils
marchaient derrière le Seigneur avec
enthousiasme parce qu’il



accomplissait ce qu’il prêchait.
Pendant que le Maître ouvrait la
voie, les pharisiens et les scribes
plaçaient des pesants « fardeaux,
difficiles à porter » sur les épaules
des autres, mais « eux-mêmes ne
veulent pas les remuer du doigt » (Mt
23, 4). Jésus demande aux siens de se
charger chaque jour de « leur croix
» (Lc 9, 23), car c’est lui qui porte la
croix la plus lourde de toutes. Les
autorités, en revanche, étaient
exigeantes avec les autres et
permissives avec elles-mêmes ; elles
parlaient, mais on ne voyait pas en
elles le bon fruit.

Bien que la vie chrétienne ne
consiste pas à faire des choses pour
que les autres les voient, il n’est pas
moins vrai qu’une vie cohérente aide
plus que les mots seuls. L’esprit dans
lequel nous affrontons nos
occupations quotidiennes - en
famille, au travail, dans nos amitiés –
s’il reflète l’attrait de la paix et de la



joie du Christ, sera une authentique
transmission de l’Évangile. « Il
dépend de notre constance que nos
frères et sœurs reconnaissent Jésus-
Christ, unique sauveur et espérance
du monde » [1].

JÉSUS reprochait aux autorités de se
préoccuper davantage des
apparences que de la vérité. « Toutes
leurs actions, ils les font pour être
remarqués des gens » (Mt 23, 5) : ils
courent après les louanges
humaines, ils cherchent les
premières places dans les réunions,
ils ont envie de courbettes… Ils font
tout pour se tailler une bonne
réputation. Ils suivent un style de vie
devant la galerie, comme sur une
scène, se contentant de garder une
forme extérieure qui ne naît pas de
l’amour : ils suivent « la lettre » mais
« ils n’en connaissent pas l’esprit » [2].



Il est naturel que l’opinion des autres
compte pour nous, car nous vivons
en société. Dans une certaine
mesure, nous avons besoin d’être
acceptés et appréciés par les
personnes qui nous entourent, en
particulier par celles qui nous
aiment. Mais la droiture d’intention
nous conduit à réserver le meilleur
de nos efforts à la joie que nous
donnons à Dieu et au bien des autres.
Nous ne voulons faire plaisir que
dans la mesure où nous voulons
rendre heureux les gens que nous
aimons.

Saint Josémaria disait que « la
droiture d’intention consiste à
rechercher « seulement et en tout »
la gloire de Dieu » [3]. C’est le critère
décisif qui marque nos actions. «
C’est l’indication qui nous guide
lorsque nous ne sommes pas sûrs de
ce qui est juste ; elle nous aide à
reconnaître la voix de Dieu en nous
[…]. La gloire de Dieu est l’aiguille de



la boussole de notre conscience » [4].
Même si notre cœur est animé
d'intentions et de désirs variés,
examiner les motivations de nos
actions nous libère progressivement
du regard des hommes et nous
permet d'entrer dans la paix qui
vient du regard de Dieu.

FACE à l’attitude des scribes et des
pharisiens, le Seigneur fait sa
proposition : « Le plus grand parmi
vous sera votre serviteur. Qui
s’élèvera sera abaissé, qui s’abaissera
sera élevé » (Mt 23, 11-12). L’humilité
est une vertu indispensable pour que
Dieu nous comble de dons, car « c’est
grâce aux pas de l’humilité que l’on
s’élève jusqu’aux hauteurs du ciel » 
[5], comme le remarquait saint
Augustin. Rappelant l’échelle que le
patriarche Jacob vit en songe, par
laquelle les anges montaient et



descendaient de la terre au ciel (cf.
Gn 28, 12), un autre Père de l’Église
écrit : « C’est par l’arrogance que l’on
descend et par l’humilité que l’on
monte. […] Quand le cœur s’abaisse,
le Seigneur l’élève jusqu’au ciel » [6].

L’humilité nous fait découvrir notre
misère et notre grandeur. Elle nous
permet de « nous regarder tels que
nous sommes, sans rien nous cacher,
avec vérité. Et, comprenant que nous
ne valons presque rien, nous nous
ouvrons à la grandeur de Dieu » [7].
Cette attitude humble et généreuse
permet au Seigneur d’agir. Là où il y
a l’humilité, il y a la sagesse, explique
le livre des Proverbes. « Beaucoup
sont haut placés et glorieux, mais
c’est aux humbles que le Seigneur
révèle ses secrets » (Si 3, 19).

« Dieu désire seulement notre
humilié, que nous nous vidions de
nous-mêmes, pour pouvoir nous
remplir ; il veut que nous ne lui



opposions pas d’obstacle, afin que,
pour parler de façon humaine, sa
grâce trouve davantage de place en
notre pauvre cœur » [8]. Marie, la
servante du Seigneur, nous aidera
comme une bonne mère à éliminer
de notre cœur tout ce qui nous
empêche de recevoir ce qui est bon ;
ainsi, le Seigneur pourra nous
enrichir toujours plus de ses dons.

[1]. Pape François, Homélie, 3 août
2018.

[2]. Origène, Catena aurea, Homélie 23
in Matthaeum.

[3]. Saint Josémaria, Forge, n° 921.

[4]. Pape François, Homélie, 3 août
2018.

[5]. Saint Augustin, Sermon sur
l’humilité et la crainte de Dieu.



[6]. Saint Benoît, Règle monastique,
ch. 7.

[7]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
96.

[8].Ibid. n° 98.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/meditation/
meditation-mardi-de-la-2eme-semaine-

de-careme/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/meditation/meditation-mardi-de-la-2eme-semaine-de-careme/
https://opusdei.org/fr-ci/meditation/meditation-mardi-de-la-2eme-semaine-de-careme/
https://opusdei.org/fr-ci/meditation/meditation-mardi-de-la-2eme-semaine-de-careme/
https://opusdei.org/fr-ci/meditation/meditation-mardi-de-la-2eme-semaine-de-careme/

	Méditation : Mardi de la 2ème semaine de Carême

