
opusdei.org

Méditation : Mardi
de la 17ème semaine
du Temps Ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation sont : l’ivraie du
malin ; l’expérience de la
tentation ; semer la paix et la
joie.

- L’ivraie du malin

- L’expérience de la tentation

- Semer la paix et la joie



APRÈS le départ des foules qui
l’écoutaient, les disciples demandent
à Jésus de leur expliquer seul à seul
la parabole du bon grain et de
l’ivraie. En racontant cette histoire, le
Seigneur soulignait le fait que le bien
et le mal coexisteront sur la terre
jusqu’à la fin des temps. Mais il en
dévoile maintenant d’autres aspects,
montrant que ses paroles
contenaient une dimension
allégorique : celui qui sème le bon
grain est le Fils de l’homme, le champ
est le monde, le bon grain sont les
enfants du Royaume, tandis que
l’ivraie est les enfants du Malin. Cette
ivraie a également eu un semeur, qui
n’est autre que le diable, que le
Christ appelle « l’ennemi » (Mt 13,
39).

Le mal dans le monde, et dans nos
propres vies, n’est pas l’œuvre de
Dieu, mais du diable. Sa plus grande
ruse est de nous faire croire qu’il
n’existe pas. Comme l’ennemi de la



parabole, il sème quand les autres
dorment, sans se faire remarquer, «
comme le serpent qui porte le poison
en silence » [1]. C’est pourquoi nous
avons intérêt à surveiller notre cœur
et nos actes, car le plus souvent il
nous tente dans les petites choses de
la vie quotidienne pour nous
détourner du Seigneur.

Le diable est particulièrement
déterminé à semer de l’ivraie dans
les champs du monde, c’est-à-dire à
détruire la charité et la communion
entre les gens pour faire fleurir la
méfiance et la division. À cet égard,
on a conservé quelques notes
personnelles de saint Josémaria qui
reflètent sa lutte pour empêcher le
malin de semer l’ivraie dans son
cœur : « Je ferai très attention à tout
ce qui concerne le jugement des
personnes, je n’admettrai pas une
mauvaise pensée de qui que ce soit,
même si les paroles ou les actes de la
personne concernée donnent lieu à



un jugement raisonnable » [2]. Puis il
écrit une série de résolutions
pratiques : « 1/ Avant d’entamer une
conversation ou de faire une visite,
j’élèverai mon cœur vers Dieu. 2/ Je
ne m’obstinerai pas, même si j’ai
raison. Seulement, si c’est pour la
gloire de Dieu, je donnerai mon avis,
mais je ne me plaindrai pas. 3/ Je ne
critiquerai pas négativement : quand
je ne peux pas louer, je me tairai » [3].
Nous pouvons aussi réfléchir à la
manière de cultiver la charité et la
communion avec les autres dans
notre monde intérieur et autour de
nous, afin de rendre infructueuses
les semailles du malin.

NOUS AVONS TOUS fait l’expérience
des insinuations que le diable
provoque dans notre cœur. Jésus lui-
même a connu des tentations dans sa
propre chair lorsqu’il s’est retiré



dans le désert. En même temps, nous
savons que le pouvoir et l’influence
du malin sont limités, car Dieu est
venu sur terre et « par sa mort, il a
pu réduire à l’impuissance celui qui
possédait le pouvoir de la mort, c’est-
à-dire le diable, et il a rendu libres
tous ceux qui, par crainte de la mort,
passaient toute leur vie dans une
situation d’esclaves » (He 2, 14-15). Le
Christ est le seul Seigneur. Satan,
après tout, n’est qu’une créature. Il
est vrai qu’il lui est permis de faire le
mal, pour des raisons que nous ne
comprenons peut-être pas
entièrement et qui sont en fin de
compte liées au mystère de la liberté,
mais il est également vrai que Dieu
nous donne suffisamment de force
pour surmonter chaque tentation et
que, même si nous succombons, sa
miséricorde est plus grande que
n’importe quel péché.

Les tentations, en elles-mêmes, ne
sont pas mauvaises : ce sont des



épreuves qui nous permettent de
grandir dans l’amour de Dieu ou
dans une vertu particulière. Ainsi,
lorsque nous les affrontons pour ce
qu’elles sont — des occasions de nous
rapprocher de Dieu — nous ne nous
laissons pas envahir par la peur ou la
surprise. La victoire du diable ne
consiste pas toujours à nous faire
tomber, mais à nous faire vivre dans
l’inquiétude, à nous faire penser qu’il
n’est pas possible de vivre près du
Seigneur avec ces inclinations. Saint
Josémaria disait qu’il se sentait «
capable de toutes les erreurs et de
toutes les horreurs dans lesquelles
les plus malheureux peuvent tomber
» [4]. Il ajoutait que c’est précisément
dans la reconnaissance de notre
faiblesse que nous trouvons notre
force : elle nous pousse à être
sincères et à demander de l’aide au
Seigneur et aux autres, à être plus
compréhensifs à l’égard des défauts
et des luttes des autres et à faire



confiance à l’amour miséricordieux
de Dieu.

LA VIE chrétienne ne se réduit pas à
la lutte contre le mal. Saint Josémaria
aimait voir les premiers chrétiens
comme des semeurs de paix et de
joie : « Des familles qui vécurent du
Christ et qui firent connaître le
Christ. Des petites communautés
chrétiennes qui furent comme des
centres de rayonnement du message
évangélique. Des foyers
apparemment semblables aux autres
foyers de ce temps-là, mais animés
d’un esprit nouveau, qui se
communiquait à ceux qui les
connaissaient et les fréquentaient » 
[5]. En effet, ils étaient conscients de
l’action du mal dans le monde, et en
faisaient même l’expérience dans
leur propre vie, mais cette réalité ne
les conduisait pas au pessimisme ou



à la peur. Dans les Actes des Apôtres,
nous voyons même comment les
attaques qu’ils ont subies de la part
de l’autorité dans une ville les ont
poussés à prêcher l’Évangile dans
d’autres lieux (cf. Ac 8, 1-4).

Les premiers chrétiens savaient
qu’ils ne luttaient pas isolément. Ils
faisaient partie d’une communauté
qui les encourageait à semer la paix
et la joie. Dans le partage du pain et
de la parole, ils trouvaient la force
qui les aidait à rester unis. Ils
savaient qu’ils pouvaient recevoir
l’encouragement d’un autre frère et,
en même temps, ils se sentaient
responsables de prendre soin des
gestes quotidiens qui renforçaient
leur appartenance à une famille. « La
communauté qui conserve les petits
détails de l’amour, où les membres
prennent soin les uns des autres et
constituent un espace ouvert et
évangélisateur, est le lieu de la
présence du Ressuscité qui la



sanctifie selon le dessein du Père.
Parfois, comme un don de l’amour
du Seigneur, au milieu de ces petits
détails, nous recevons des
expériences consolantes de Dieu » [6].
Marie peut nous aider à avoir un
cœur attentif à ces gestes, afin de
semer la paix et la joie dans l’âme de
ceux qui nous entourent.

[1]. Pape François, Audience générale,
15 mai 2019.

[2]. Saint Josémaria, Notes intimes, n°
389, 14 novembre 1931.

[3]. Saint Josémaria, Notes intimes, n°
399, 18 novembre 1931.

[4]. Saint Josémaria, Dialogue avec le
Seigneur, n° 163.

[5]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 30.



[6]. Pape François, Gaudete et
exsultate, n° 145.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/meditation/
meditation-mardi-de-la-17eme-semaine-

du-temps-ordinaire/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/meditation/meditation-mardi-de-la-17eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ci/meditation/meditation-mardi-de-la-17eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ci/meditation/meditation-mardi-de-la-17eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ci/meditation/meditation-mardi-de-la-17eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Mardi de la 17ème semaine du Temps Ordinaire

