
opusdei.org

Méditation : Lundi
de la 6ème semaine
du Temps Ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont : la
consolation de l’écoute de
Jésus ; la proximité de Dieu ;
l’humilité et la confiance.

- La consolation de l’écoute de Jésus

- La proximité de Dieu

- L’humilité et la confiance



IL ARRIVAIT fréquemment aux
pharisiens de discuter avec Jésus. En
une de ces occasions, ils l’ont en plus
tenté en lui demandant un signe du
ciel. Bien qu’ils aient probablement
déjà été témoins de quelques
miracles, ils n’étaient pas encore
satisfaits. Peut-être attendaient-ils
une manifestation plus spectaculaire
de la venue du Royaume de Dieu (cf.
Lc 17, 20-21), ou bien ils cherchaient
une nouvelle occasion de mal
interpréter ce nouveau signe.

Cette attitude contraste avec celle des
apôtres. Il leur suffisait d’être avec
Jésus et de l’écouter pour reconnaître
que le Royaume de Dieu était déjà
venu. Lorsque, après le discours sur
le Pain de Vie, beaucoup de disciples
ont cessé de suivre le Christ, saint
Pierre a dit au nom des apôtres : «
Seigneur, à qui irions-nous ? Tu as les
paroles de la vie éternelle. Quant à
nous, nous croyons, et nous savons
que tu es le Saint de Dieu » (Jn 6,



68-69). Ils n’avaient pas besoin de
grands prodiges pour croire en lui :
ils se contentaient de ce qu’ils
avaient entendu de ses lèvres.

Pour tous les chrétiens, les paroles
du Seigneur ont toujours été d’un
grand réconfort, surtout lorsqu’elles
sont lues à la sainte messe. Le prêtre
embrasse le livre après la
proclamation de l’Évangile, en signe
d’amour et de reconnaissance : ce
qui y est écrit vient de la Révélation.
Le Christ, avec sa parole, se rend
présent au milieu des fidèles. « La
liturgie est le lieu privilégié de
l’écoute de la parole divine, qui rend
présents les actes salvateurs du
Seigneur, mais c’est aussi le lieu où
se déroule la prière communautaire
célébrant l’amour divin. Dieu et
l’homme se rencontrent dans une
étreinte de salut, qui culmine
précisément dans la célébration
liturgique » [1]. Nous pouvons
demander à Jésus que nous sachions



écouter ses paroles à la messe avec la
même ardeur et la même simplicité
que les apôtres.

IL NOUS ARRIVE PARFOIS de
souhaiter, comme les pharisiens, que
le Seigneur accomplisse un signe plus
spectaculaire lorsque nous sommes
confrontés à une difficulté. Nous
ressentons alors le besoin d’une plus
grande consolation pour nous aider à
vivre sereinement cette situation.
Cependant, dans l’Écriture Sainte et
dans les sacrements, nous avons déjà
ces signes qui nourrissent et ravivent
notre foi. Ce sont les voies
privilégiées par lesquelles Jésus lui-
même vient à notre rencontre pour
nous offrir son amour et sa
proximité. « Les sacrements
expriment et réalisent une
communion effective et profonde
entre nous, car en eux nous



rencontrons le Christ Sauveur et, à
travers lui, nos frères et sœurs dans
la foi. Les sacrements ne sont pas des
apparences, ils ne sont pas des rites,
ils sont la force du Christ » [2].

Accueillir la proximité que le
Seigneur nous offre dans les
sacrements nous conduira à écouter
sa voix en toutes circonstances. Il
nous parle « à travers les événements
de la vie quotidienne, à travers les
joies et les souffrances qui
l’accompagnent, à travers les
personnes qui t’entourent, à travers
la voix de ta conscience, assoiffée de
vérité, de bonheur, de bonté et de
beauté » [3]. Jésus est toujours à nos
côtés, il nous parle et nous écoute.
L’assurance de partager notre vie
avec lui nous libère des peurs et nous
remplit d’espérance. « Qu’importe
que se dressent contre toi le monde
entier et toute sa puissance ? Toi…,
va de l’avant ! — Répète les paroles
du psaume : “Le Seigneur est ma



lumière et mon salut, qui craindrais-
je ?… Si consistant adversum me
castra, non timebit cor meum, même
si je me vois entouré d’ennemis, mon
cœur ne fléchira pas” » [4]. Nous
pouvons donc nous demander : est-
ce que j’essaie de laisser mes soucis
entre les mains de Jésus, surtout
lorsque je participe à la sainte
messe ?

LA SIMPLICITÉ des apôtres leur a
permis de voir dans les miracles et
les paroles de Jésus le signe de sa
mission messianique. En revanche,
l’orgueil de certains pharisiens les
empêchait de le reconnaître. En effet,
si le Seigneur dit qu’aucun signe ne
sera donné à cette génération, la
vérité est qu’un autre signe leur sera
offert plus tard : la résurrection du
Christ. Pourtant, même face à cette
preuve, ils n’abandonnent pas leur



incrédulité. Même s’ils ont appris des
gardes ce qui s’était passé (cf. Mt 28,
11-14), ils ont préféré s’accrocher à
leurs propres idées plutôt que de
reconnaître leur erreur. Cela
accomplit ce qu’il avait dit
auparavant : « S’ils n’écoutent pas
Moïse ni les Prophètes, quelqu’un
pourra bien ressusciter d’entre les
morts : ils ne seront pas convaincus
» (Lc 16, 31).

Comme l’a écrit saint Pierre : « Dieu
s’oppose aux orgueilleux, aux
humbles il accorde sa grâce » (1 P 5,
5). L’humilité nous permet de
reconnaître que nous ne serons pas
toujours, humainement parlant, à la
hauteur des circonstances, et de faire
confiance à la force que le Seigneur
nous donne. « J’utilise souvent
l’exemple, disait saint Josémaria, de
la poussière qui est soulevée par le
vent pour former un nuage doré là-
haut, parce qu’il admet les reflets du
soleil. De la même manière, la grâce



de Dieu nous porte haut, et réverbère
en nous toute merveille de bonté, de
sagesse, d’efficacité, de beauté, qu’est
Dieu. Si toi et moi, nous
reconnaissons être poussière et
misère, bien peu de chose, le
Seigneur fera le reste. C’est une
considération qui remplit mon âme »
[5]. Ce n’est pas d’abord par nos
bonnes œuvres que nous conquérons
le cœur de Jésus, mais en le laissant
remplir notre vie et en reconnaissant
les dons qu’il nous a faits. Nous
pouvons donc demander à sa Mère
l’humilité de ne pas mettre d’obstacle
à l’action de Dieu dans notre âme,
afin que lui aussi puisse faire de
grandes choses dans notre vie.

[1]. Benoît XVI, Audience générale, 5
octobre 2005.



[2]. Pape François, Audience générale,
6 novembre 2013.

[3]. Saint Jean Paul II, Discours, 5 juin
2004.

[4]. Saint Josémaria, Chemin, n° 482.

[5]. Saint Josémaria, Lettre 2, n° 4.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/meditation/
meditation-lundi-de-la-6eme-semaine-

du-temps-ordinaire/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/meditation/meditation-lundi-de-la-6eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ci/meditation/meditation-lundi-de-la-6eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ci/meditation/meditation-lundi-de-la-6eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ci/meditation/meditation-lundi-de-la-6eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Lundi de la 6ème semaine du Temps Ordinaire

