
opusdei.org

Méditation : Lundi
de la 30ème semaine
du Temps Ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation sont : le Christ
prend sur lui nos souffrances ;
une femme libérée de ses liens ;
Dieu aime notre liberté.

- Le Christ prend sur lui nos
souffrances

- Une femme libérée de ses liens

- Dieu aime notre liberté



COMME chaque sabbat, une femme
se rendait à la synagogue. Elle était
malade depuis dix-huit ans à cause
d’un esprit « elle était toute courbée
et absolument incapable de se
redresser » (Lc 13, 11). Ce jour-là,
Jésus se rendit lui aussi à la
synagogue pour prêcher le Royaume
de Dieu et inviter à la conversion. À
un moment donné de son
enseignement, le Christ la remarque,
l’appelle et lui dit : « Femme, te voici
délivrée de ton infirmité. Et il lui
imposa les mains. À l’instant même
elle redevint droite et rendait gloire à
Dieu » (Lc 13, 12-13).

C’était un miracle tout à fait
inattendu. Cette femme n’avait rien
demandé. Peut-être avait-elle
pressenti que Jésus allait passer dans
son village. C’est pourquoi elle a fait
de son mieux pour se placer dans la
synagogue à un endroit où le Maître
pouvait la voir. Cependant, elle n’a
pas ouvert la bouche et n’a pas crié,



comme d’autres personnages de
l’Évangile qui avaient également été
guéris. Malgré tout, le Seigneur a non
seulement remarqué sa présence,
mais il a surtout lu dans son cœur un
immense désir de liberté. Et par sa
seule parole, il a chassé la maladie : «
Tu es libre ».

Jésus nous enseigne ainsi que la
miséricorde est la réponse de Dieu à
la souffrance du monde qui touche
son cœur. Chacun de nos problèmes,
même le plus petit, lui fait mal. Il
n’est pas un Dieu insensible. En effet,
le Christ lui-même « a connu en ce
monde la souffrance et l’humiliation.
Il a pris les souffrances humaines, les
a assumées dans sa chair, les a
vécues pleinement l’une après
l’autre. Il a connu toutes les
afflictions, morales et physiques : il a
connu la faim et la fatigue,
l’amertume de l’incompréhension, il
a été trahi et abandonné, flagellé et
crucifié » [1]. L’histoire de cette



femme courbée se répète encore
aujourd’hui. Partout où il y a
quelqu’un qui souffre, il peut sentir
la consolation de la présence du
Christ, qui nous regarde avec le désir
de prendre notre douleur sur ses
épaules.

LA MALADIE empêchait cette femme
de profiter de tant de bonnes choses
dans la vie. Il lui était très difficile de
lever les yeux vers le ciel ; sans le
vouloir, ses yeux ne s’arrêtaient que
sur le sol qu’elle foulait. En la
libérant de ses liens, le Christ lui
permet de voir ce qui lui était
auparavant interdit. Se sentant libre
et pleine de joie, elle « rendait gloire
à Dieu » (Lc 13, 413) et « toute la foule
était dans la joie à cause de toutes les
actions éclatantes qu’il faisait » (Lc
13, 18).



Le récit de l’évangéliste nous
apprend que la maladie avait, en
quelque sorte, une origine
spirituelle. Lorsque le chef de la
synagogue s’indigne que tout se
passe le jour du sabbat, Jésus lui
répond : « Cette femme, une fille
d’Abraham, que Satan avait liée voici
dix-huit ans, ne fallait-il pas la
délivrer de ce lien le jour du sabbat ?
» (Lc 13, 16) Les Pères de l’Église
voient dans cette femme courbée,
incapable de se redresser, une figure
de ces âmes tellement affaiblies par
les désirs terrestres qu’elles ne
peuvent plus se préoccuper des
réalités divines. « Le pécheur,
préoccupé des choses de la terre et
ne cherchant pas celles du ciel, est
incapable de regarder en haut :
comme il suit des désirs qui le
conduisent vers le bas, son âme,
perdant sa rectitude, se courbe et ne
voit que ce qu’elle pense sans cesse » 
[2].



Nous avons parfois l’impression
d’être liés par nos défauts. Nous
éprouvons alors une grande
difficulté à aspirer aux biens du ciel.
Dans ces moments-là, Dieu attend
que, comme cette femme, nous nous
approchions de lui et que nous lui
confiions nos craintes avec sincérité.
« Ne t’inquiète pas de te connaître tel
que tu : tel que tu es, pétri d’argile,
écrivait saint Josémaria. Ne
t’inquiète pas. Car toi et moi, nous
sommes des enfants de Dieu — et
cela est une bonne déification —
choisis par un appel divin de toute
éternité […]. Nous, qui sommes
surtout à Dieu, ses instruments
malgré notre pauvre misère
personnelle, nous serons efficaces si
nous ne perdons pas notre humilité,
si nous ne perdons pas la
connaissance de notre faiblesse » [3].
Ainsi, l’attrait que la réalité du péché
peut susciter en nous ne sera pas un
obstacle dans notre relation avec le
Seigneur, mais nous conduira à être



plus humbles, à rechercher l’union
avec lui et à mettre notre confiance
dans sa force.

TOUT COMME la femme courbée
souffre à cause de sa maladie, le
péché est également synonyme
d’esclavage, "il rend l’homme
étranger à lui-même, à son intérieur
» [4]. C’est pourquoi, à un autre
moment, Jésus dira : « Amen, amen,
je vous le dis : qui commet le péché
est esclave du péché. L’esclave ne
demeure pas pour toujours dans la
maison ; le fils, lui, y demeure pour
toujours Si donc le Fils vous rend
libres, réellement vous serez libres ».
(Jn 8, 34-36). Les chrétiens sont donc
appelés à la liberté (cf. Gal 5,13).
Depuis la Création, Dieu nous a
donné la capacité de choisir et de
vouloir le bien, mais aussi la
possibilité de nous en détourner. «



C’est un mystère de la Sagesse divine,
commente saint Josémaria, que
d’avoir voulu, en créant l’homme à
son image et à sa ressemblance (cf.
Gn 1, 26), courir le risque sublime de
la liberté humaine » [5].

« Ce risque , dit le prélat de l’Opus
Dei, a effectivement conduit, dès
l’aube de l’histoire, au rejet de
l’amour de Dieu par le péché
originel. La force de la liberté
humaine vers le bien a donc été
affaiblie, et la volonté a été quelque
peu encline au péché. Par la suite, les
péchés personnels affaiblissent
encore davantage la liberté, de sorte
que le péché entraîne toujours, dans
une mesure plus ou moins grande,
l’esclavage (cf. Rm 6, 17.20) » [6].
Malgré tout, l’homme reste libre, et
même si cette liberté peut parfois
être fragile, Dieu est le premier à la
respecter et à l’aimer. Savoir que le
Seigneur « ne veut pas d’esclaves,
mais des fils » [7] nous remplit de



sécurité. Il nous remplit de sécurité,
parce qu’il nous permet de vivre en
embrassant notre condition la plus
profonde. « Comme il est libérateur
de savoir que Dieu nous aime,
comme le pardon de Dieu est
libérateur, qui nous permet de
revenir à nous-mêmes et à notre
vraie maison » [8]. Et dans cette
maison, nous savons que la Vierge
Marie nous attend, et veut nous
libérer de tout ce qui peut nous
séparer de son Fils.

[1]. Pape François, Discours, 17 mai
2014.

[2]. Saint Grégoire le Grand, Homélies
sur l’Évangile, n° 31.

[3]. Saint Josémaria, Lettre 2, n° 20.

[4]. Saint Jean Paul II, Audience
générale, 3 août 1988.



[5]. Saint Josémaria, Lettre, 24 octobre
1965, n° 3.

[6]. Mgr F. Ocariz, Lettre pastorale, 1er

janvier 2018, n° 2.

[7]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 129.

[8]. Mgr F. Ocariz, Lettre pastorale, 1er

janvier 2018, n° 4.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/meditation/
meditation-lundi-de-la-30eme-semaine-

du-temps-ordinaire/ (11/12/2025)

https://opusdei.org/fr-ci/meditation/meditation-lundi-de-la-30eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ci/meditation/meditation-lundi-de-la-30eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ci/meditation/meditation-lundi-de-la-30eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ci/meditation/meditation-lundi-de-la-30eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Lundi de la 30ème semaine du Temps Ordinaire

