
opusdei.org

Méditation : Lundi
de la 1ère semaine
de Carême

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont : le
renoncement au péché est
toujours un gain ; pour voir le
Christ chez les autres ; le ciel
pour celui qui reçoit tout de
Dieu.

- Le renoncement au péché est
toujours un gain

- Pour voir le Christ chez les autres

- Le ciel pour celui qui reçoit tout de
Dieu



« LES PRÉCEPTES du Seigneur sont
droits, ils réjouissent le cœur ; le
commandement du Seigneur est
limpide, il clarifie le regard » (Ps 18,
9). Joie du cœur et lumière des yeux :
tels sont les fruits que le Seigneur
nous a préparés si nous nous
ouvrons, durant ce Carême, à sa
conversion. Dieu veut que nous
soyons heureux, comme nous le
rappelle le début du Catéchisme de
l’Église catholique : « Dieu,
infiniment Parfait et Bienheureux en
Lui-même, dans un dessein de pure
bonté, a librement créé l’homme
pour le faire participer à sa vie
bienheureuse » [1].

Nous voulons lui demander de la
lumière pour ne pas rester
seulement à la surface des choses,
des gens, de nos tâches. Se convertir
signifie regarder d’une manière
nouvelle ce que nous avons déjà vu



de nombreuses fois. C’est l’Esprit
Saint qui peut nettoyer nos yeux et
purifier notre cœur pour mieux
aimer Dieu et les autres. Le
mensonge de l’ennemi consiste à
nous faire soupçonner que Dieu ne
nous demande que de renoncer.
Cependant, le renoncement au péché
est toujours un gain, un bénéfice
incalculable. Le « sacrifice n’est
qu’apparent : parce qu’en vivant de
la sorte […] il se délivre de beaucoup
d’esclavages et il en vient, dans
l’intimité de son cœur, à savourer
tout l’amour de Dieu » [2].

« Le Carême est un nouveau départ,
un voyage qui nous conduit vers une
destination sûre : Pâques, la victoire
du Christ sur la mort. Et en ce temps,
nous recevons toujours un fort appel
à la conversion : le chrétien est
appelé à revenir à Dieu “de tout son
cœur” (Jl 2, 12), à ne pas se contenter
d’une vie médiocre, mais à grandir
dans l’amitié avec le Seigneur […]. Le



Carême est un temps propice pour
intensifier la vie de l’esprit » [3].

« J’AVAIS FAIM, et vous m’avez donné
à manger ; j’avais soif, et vous m’avez
donné à boire ; j’étais un étranger, et
vous m’avez accueilli » (Mt 25, 35).
Jésus dit aux disciples que tel doit
être le comportement de celui qui, à
la fin, sera compté parmi les
bienheureux. Saint Paul, à son tour,
écrit aux Éphésiens : « Je ne cesse pas
de rendre grâce, quand je fais
mémoire de vous dans mes prières
» (Ep 1, 16). Dieu a clairement
indiqué qu’il nous attend dans
chaque personne que nous
rencontrons ; le savoir est une raison
suffisante pour rendre grâce. Si nous
nous ouvrons à sa grâce, nous
apprendrons à découvrir la trace de
l’image divine dans chaque âme,
surtout dans celles qui ont des soucis,



que nous pouvons consoler. Savoir
que le Seigneur non seulement aime
ce compagnon, cet ami ou ce proche
parent, mais qu’il est lui-même
présent en eux, sera un
encouragement à y chercher son
visage. Ceux qui nous entourent sont
un don de Dieu.

Comme si cela ne suffisait pas, Jésus-
Christ nous a promis que lui-même
aimera les gens à travers nous : «
Chaque fois que vous l’avez fait à
l’un de ces plus petits de mes frères,
c’est à moi que vous l’avez fait » (Mt
25 ,40). Dieu nous incite à apporter
l’amour, la compréhension et la paix
partout où nous sommes. Dans cette
entreprise, un sourire est déjà un
bon début ; souvent, ce geste change
la journée de celui qui en bénéficie. «
N’oublie pas qu’il est parfois
nécessaire d’avoir des visages
souriants à ses côtés », écrivait saint
Josémaria [4]. Pour être des semeurs
de paix et de joie autour de nous,



nous devons d’abord les porter en
nous. En ce sens, il est important
d’être très sincère avec Dieu, avec
nous-mêmes et avec ceux qui nous
aident. « N’ayons pas peur d’être
honnêtes, de dire la vérité, d’écouter
la vérité, de nous contenter de la
vérité. Alors nous serons capables
d’aimer […]. L’hypocrisie a peur de la
vérité. On préfère faire semblant
plutôt que d’être soi-même » [5]. Pour
nourrir l’affamé, donner à boire à
l’assoiffé et accueillir le pèlerin, il est
important, avant tout, de pacifier
notre moi intérieur ; de vivre avec
une sérénité nous permettant de voir
le Christ dans les autres.

« VENEZ, les bénis de mon Père,
recevez en héritage le Royaume
préparé pour vous depuis la
fondation du monde » (Mt 25, 34). En
un certain sens, « le jugement final



est déjà à l’œuvre, il commence
maintenant dans le cours de notre
existence. Ce jugement est prononcé
à chaque instant de la vie, comme
une confirmation de notre
acceptation dans la foi du salut
présent et opérant dans le Christ, ou
bien de notre incrédulité, avec la
fermeture d’esprit qui en découle » 
[6]. Le risque existe de prendre le
chemin du combat pour que Dieu
nous aime, sans se rendre compte
qu’en réalité son amour est éternel et
qu’il nous précède. De cette façon,
nous pouvons mieux comprendre
que « l’enfer consiste formellement
dans le fait que l’homme ne veut rien
recevoir, dans le fait qu’il veut être
autonome. C’est l’expression de
l’enfermement dans sa propre
personne […]. Au contraire, être d’en
haut, ce que nous appelons le ciel,
[…] c’est essentiellement ce que l’on
n’a pas fait et l’on ne peut pas faire
par soi-même » [7].



Aux antipodes de cette attitude se
trouvent les revendications des deux
fils dans la parabole du père
miséricordieux. Le fils cadet exige : «
Père, donne-moi la part de fortune
qui me revient » (Lc 15, 12). L’aîné,
en revanche, lui fait un reproche : «
Jamais tu ne m’as donné un chevreau
pour festoyer avec mes amis » (Lc 15,
29). Les deux calculent ce qu’ils
pensent mériter, mais ils ont tort. À
son retour, le plus jeune n’a même
pas fini sa phrase que son père lui dit
: « Vite, apportez le plus beau
vêtement pour l’habiller, mettez-lui
une bague au doigt et des sandales
aux pieds, allez chercher le veau
gras, tuez-le, mangeons et festoyons »
(Lc 15, 21-22). L’aîné reçoit une
promesse encore plus grande : « Toi,
mon enfant, tu es toujours avec moi,
et tout ce qui est à moi est à toi » (Lc
15, 31). Ils apprennent alors à
recevoir, et ils peuvent aller au ciel
pour recevoir l’amour infini de Dieu
pour toute l’éternité. Dans notre



désir de laisser Dieu travailler notre
âme, nous pouvons nous joindre à la
prière de saint Josémaria : «
Seigneur, oui, avec l’aide de notre
Mère du ciel, nous serons fidèles,
nous serons humbles, et nous
n’oublierons jamais que nos pieds
sont faits d’argile, et que tout ce qui
brille en nous est à toi, c’est la grâce,
cette divinisation que tu nous donnes
parce que tu le veux, parce que tu es
bon » [8].

[1].Catéchisme de l’Église Catholique,
n° 1.

[2]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
84.

[3]. Pape François, Message, 18
octobre 2016.

[4]. Saint Josémaria, Sillon, n° 57.



[5]. Pape François, Audience générale,
25 août 2021.

[6]. Pape François, Audience générale,
11 décembre 2013.

[7]. Joseph Ratzinger, Introduction au
christianisme.

[8]. Saint Josémaria, Lettres 2, n° 62.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/meditation/
meditation-lundi-de-la-1ere-semaine-

de-careme/ (10/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/meditation/meditation-lundi-de-la-1ere-semaine-de-careme/
https://opusdei.org/fr-ci/meditation/meditation-lundi-de-la-1ere-semaine-de-careme/
https://opusdei.org/fr-ci/meditation/meditation-lundi-de-la-1ere-semaine-de-careme/
https://opusdei.org/fr-ci/meditation/meditation-lundi-de-la-1ere-semaine-de-careme/

	Méditation : Lundi de la 1ère semaine de Carême

