
opusdei.org

Méditation : Lundi
de la 17ème semaine
du Temps Ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation sont : la graine de
moutarde ; le levain dans la
pâte ; la confiance dans la
fécondité de Dieu.

- La graine de moutarde

- Le levain dans la pâte

- La confiance dans la fécondité de
Dieu



POUR DÉCRYPTER la logique de
fonctionnement de son royaume, le
Seigneur utilise la parabole du grain
de sénevé. « Le royaume des Cieux
est comparable à une graine de
moutarde qu’un homme a prise et
qu’il a semée dans son champ. C’est
la plus petite de toutes les semences,
mais, quand elle a poussé, elle
dépasse les autres plantes potagères
et devient un arbre, si bien que les
oiseaux du ciel viennent et font leurs
nids dans ses branches » (Mt 13,
31-32). En Orient, cette plante, dont
la graine est proverbialement petite,
était cultivée : en effet, dans le
langage courant, on disait « petit
comme une graine de moutarde ».
Cependant, la plante qui en était
issue devenait remarquablement
grande : elle atteignait trois ou
quatre mètres, avec une base
ligneuse, et les oiseaux pouvaient se
réfugier dans ses branches.



La graine de moutarde, minuscule
comme une tête d’épingle, possède
en elle-même une énorme vitalité :
elle est appelée à s’étendre et à
prendre dans sa vie la vie de
nombreux autres êtres vivants. C’est
pourquoi il est le symbole du
Royaume de Dieu. Pour le faire
croître sur terre, Jésus n’a pas mis en
œuvre un programme de domination
politique, ni choisi de mener une
puissante campagne médiatique, ni
de se manifester bruyamment au
monde entier, comme il aurait pu le
faire. Au contraire, son plan était de
commencer avec la petite graine de
douze pêcheurs, quelques femmes —
dont certaines sont anonymes, du
moins pour nous — et beaucoup
d’autres disciples sans statut social
ou culturel particulier. Tous étaient
ses témoins. Leur force résidait dans
l’authenticité de leur vie, dans la
manière dont ils portaient jusqu’aux
ultimes conséquences, par amour, ce



que le Christ leur avait révélé par ses
œuvres et ses paroles.

Aujourd’hui comme hier, le sénevé
continue à pousser dans les champs
du Moyen-Orient et, aujourd’hui
comme hier, le Royaume de Dieu a
en lui-même la force de continuer à
se répandre sur toute la terre : « Le
Royaume est grâce, amour de Dieu
pour le monde, source de sérénité et
de confiance pour nous » [1]; mais en
même temps, c’est quelque chose que
Jésus nous invite à rechercher
activement, voire à en faire
l’occupation principale de notre vie :
« Cherchez d’abord le Royaume de
Dieu et sa justice » (Mt 6, 33). Si nous
le recherchons vraiment, si nous
menons avec amour les petites
batailles quotidiennes pour la
sainteté, alors tout autour de nous,
même si nous ne nous en rendons
pas compte, des fruits abondants de
bonté et de vie chrétienne se
développeront.



IL LEUR DIT une autre parabole : «
Le royaume des Cieux est
comparable au levain qu’une femme
a pris et qu’elle a enfoui dans trois
mesures de farine, jusqu’à ce que
toute la pâte ait levé » (Mt 13, 33). Ce
très bref enseignement du Seigneur
est semblable à la parabole du grain
de moutarde qui le précède dans
l’Évangile de saint Matthieu. Il répète
l’idée que du petit naîtra le grand.
Mais cette fois-ci avec la nuance qu’il
n’y aura pas seulement une
croissance, mais aussi une
transformation profonde.

La grâce de Dieu, la foi et la charité
nous transforment personnellement,
dans la mesure où nous les
accueillons et les laissons grandir
dans notre cœur. Et le fait de vivre
ainsi, en s’identifiant de plus en plus
à l’Évangile, produit nécessairement
de profonds changements dans le



monde qui nous entoure. C’est ce qui
s’est passé dès les premiers temps de
l’Église : les premiers chrétiens,
expliquait saint Josémaria, «
n’avaient pas, en raison de leur
vocation surnaturelle, de
programmes sociaux ou humains à
réaliser ; mais ils étaient imprégnés
d’un esprit, d’une conception de la
vie et du monde, qui ne pouvaient
manquer d’avoir des conséquences
dans la société dans laquelle ils se
mouvaient » [2]. Ils étaient des
citoyens ordinaires et ne cessaient
pas de l’être en recevant la foi, mais
toute leur existence prenait un sens
nouveau qui renouvelait aussi le
monde dans lequel ils vivaient,
personne par personne.

Il est significatif que dans cette
parabole, Jésus nous présente une
femme qui fait du pain, peut-être une
partie pour sa famille et le reste pour
le vendre, car les trois mesures de
farine qu’elle mélange avec la levure



représentent des dizaines de kilos de
pâte. Cela nous rappelle également
que les chrétiens ordinaires
transforment le monde par un travail
quotidien accompli par amour pour
Dieu et pour les autres : c’est ainsi
que nous pouvons apporter
l’Évangile à de nombreuses
personnes. « Que nos cœurs soient
remplis de joie à l’idée d’être
justement cela : le levain qui fait
lever la pâte. Notre vie n’est pas
égoïste : c’est une lutte en première
ligne, c’est se glisser dans le courant
de la société, en passant inaperçus, et
atteindre tous les cœurs, en
accomplissant dans chacun d’eux la
grande œuvre de les transformer en
bon pain, qui sera la paix — la joie et
la paix — pour toutes les familles,
pour tous les peuples » [3].



« TOUT CELA, Jésus le dit aux foules
en paraboles, et il ne leur disait rien
sans parabole » (Mt 13, 34).
Aujourd’hui, nous aussi, nous
écoutons à nouveau les paraboles du
Seigneur, afin qu’elles portent dans
nos âmes le fruit de l’espérance.
Deux millénaires de christianisme se
sont écoulés, la petite graine a poussé
sur les cinq continents, le levain a
fait lever la pâte d’innombrables
peuples et cultures. Mais cela a été
possible parce que le Royaume a
grandi de cœur à cœur, dans la vie
de chaque personne, en premier lieu
de ceux qui veulent porter la joie de
l’Évangile dans tous les coins du
monde.

Il y a encore beaucoup à faire et, en
même temps, à refaire, d’abord dans
notre propre vie. De plus, ce qui
semble acquis ne dure pas toujours.
De même qu’il n’est pas facile
d’incarner pleinement l’Évangile
dans sa propre vie, la mission



apostolique que Dieu a confiée à
chaque chrétien n’est pas exempte
d’échecs : « De nouvelles difficultés
surgissent sans cesse, l’expérience de
l’échec, la mesquinerie humaine qui
fait si mal. Nous savons tous par
expérience que parfois une tâche
n’apporte pas la satisfaction
souhaitée, que les fruits sont petits et
les changements lents, et que l’on est
tenté de se lasser » [4].

Dans ces moments de
découragement, la foi nous pousse à
faire confiance à la vitalité de la
petite graine de notre cœur, à
l’efficacité de la poignée de farine qui
fait lever une grande quantité de
pâte. Même s’il semble que le travail
soit stérile, qu’il y ait beaucoup à
faire et peu à faire, nous avons
l’assurance « que Dieu peut agir en
toutes circonstances, même au
milieu des échecs apparents, car “ce
trésor, nous le portons dans des
vases d’argile” (2 Co 4, 7). Cette



certitude est ce qu’on appelle le “sens
du mystère”. C’est savoir avec
certitude que ceux qui s’offrent et se
donnent à Dieu par amour seront
certainement féconds (cf. Jn 15, 5).
Cette fécondité est souvent invisible,
introuvable, elle ne se compte pas » 
[5]. Aucun acte accompli par amour
pour Dieu et pour les autres n’est
inutile. Parfois, nous n’en verrons
pas directement les fruits, parfois ils
viendront de manière insoupçonnée
et ils produiront toujours en nous
une croissance du cœur. Nous
pouvons nous tourner vers Marie
pour qu’elle nous aide à faire
confiance aux fruits qui pousseront
dans nos vies si nous sommes
proches de son Fils.

[1] Saint Jean Paul II,Audience
générale, 6 décembre 2000.



[2]. Saint Josémaria, Lettre 29.

[3]. Saint Josémaria, Lettre 1, n° 5c..

[4]. Pape François, Evangelii Gaudium,
n° 277

[5]. Ibid. n° 279.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/meditation/
meditation-lundi-de-la-17eme-semaine-

du-temps-ordinaire/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/meditation/meditation-lundi-de-la-17eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ci/meditation/meditation-lundi-de-la-17eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ci/meditation/meditation-lundi-de-la-17eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ci/meditation/meditation-lundi-de-la-17eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Lundi de la 17ème semaine du Temps Ordinaire

