
opusdei.org

Méditation :
dimanche de la
15ème semaine du
Temps ordinaire
(cycle C)

Les thèmes proposés pour la
méditation sont : « Le
commandement est dans ta
bouche et dans ton cœur » ;
nous sommes frères et sœurs
dans le Christ ; une vraie
compassion.

« Le commandement est dans ta
bouche et dans ton cœur ».
Nous sommes frères et sœurs
dans le Christ.

• 

• 



Une vraie compassion.

UN PHARISIEN tente de provoquer
Jésus en lui posant une question
difficile : quel est le cœur de la Loi et
des prophètes ? Le Maître lui
retourne la question pour qu’il y
réponde lui-même. Son interlocuteur
tombe juste en citant une phrase du
Deutéronome : « Tu aimeras le
Seigneur ton Dieu de tout ton cœur,
de toute ton âme, de toute ta force et
de toute ton intelligence, et ton
prochain comme toi-même » (Lc 10,
27).

Ce passage du Deutéronome
appartient à une scène que l’Église
reprend dans la première lecture de
la messe d’aujourd’hui. Moïse
exhorte le peuple à aimer Dieu par-
dessus tout. Il l’y encourage en lui
disant qu’aimer n’est pas aussi

• 



difficile qu’on le croit. Il lui fait ce
raisonnement : « Car cette loi que je
te prescris aujourd’hui n’est pas au-
dessus de tes forces ni hors de ton
atteinte. Elle n’est pas dans les cieux,
pour que tu dises : “Qui montera aux
cieux nous la chercher ? Qui nous la
fera entendre, afin que nous la
mettions en pratique ?” Elle n’est pas
au-delà des mers, pour que tu dises :
“Qui se rendra au-delà des mers nous
la chercher ? Qui nous la fera
entendre, afin que nous la mettions
en pratique ?” Elle est tout près de
toi, cette Parole, elle est dans ta
bouche et dans ton cœur, afin que tu
la mettes en pratique » ( Dt 30, 11-14).

À quoi renvoie ce texte qui dit que le
commandement de l’amour est plus
proche que les hauteurs du
firmament ou que les terres d’au-
delà des mers ? On devine que la
réponse se trouve dans la parabole
du bon Samaritain qu’on va lire dans
l’Évangile. On y voit un homme qui



en sauve un autre et devient, de ce
fait même, son prochain. On
comprend que l’amour de Dieu se
traduit dans l’amour de celui qui
nous est proche. Et l’on entrevoit
alors ce mystère de l’union entre les
deux amours. Comme le disait saint
Josémaria : « Dans tout acte de
fraternité, l’intelligence et le cœur ne
peuvent distinguer le plus souvent
s’il s’agit d’un service rendu à Dieu
ou d’un service rendu à des frères :
car, dans le second cas, ce que nous
faisons, c’est de servir Dieu deux fois
»[1].

AIMER LE PROCHAIN est aussi une
façon d’aimer Dieu, de même qu’un
professeur qui enseigne bien sa
matière et facilite l’apprentissage de
ses élèves peut être remercié tant par
les élèves que par leurs parents.
Quand nous nous mettons au service



d’une autre personne, Dieu nous
manifeste sa gratitude. Le fondement
de cette explication, qui nous fera
mieux comprendre la parabole, se
trouve dans la seconde lecture de la
messe.

Jésus Christ a uni les hommes entre
eux par son propre sacrifice. Depuis
lors, les baptisés sont frères dans le
Christ et, par conséquent, enfants
d’un même Père. Cette réalité,
mystérieuse et sublime, est formulée
par saint Paul dans sa lettre aux
Colossiens. Il y explique que le Christ
est le commencement, le premier-né
d’entre les morts, la tête de l’Église ;
son sang a rétabli la paix parmi les
créatures de la terre comme de celles
du ciel (cf. Col 1, 17-20). En nous
unissant à lui par son sang, Jésus a
fait de nos voisins des prochains, des
frères qui méritent notre
compassion. C’est pourquoi saint
Josémaria avait un cœur si
universel : le bien et le salut de tous



les hommes lui importaient ; il voyait
bouillir en eux « tout le sang du
Christ »[2].

Les saints ont reçu des lumières
divines pour mieux saisir cette
vérité. Nombre d’entre eux ont créé
des œuvres d’apostolat, car ils
avaient compris que se soucier des
autres revient à s’occuper du Christ.
On raconte, par exemple, qu’une
personne s’était exclamée, en visitant
un mouroir tenu par des religieuses :
« Vous faites un travail vraiment
admirable ! Je ne le ferai pas pour un
million de dollars ». Une religieuse
lui répondit tout simplement : « Nous
non plus ».

LE MAÎTRE de la loi demande à Jésus
quelle est la véritable signification du
mot « prochain ». Le Seigneur
répond par une parabole. Un homme



descend de Jérusalem, située à
quelque 750 mètres au-dessous du
niveau de la mer, à Jéricho, située
250 mètres plus bas encore. Le
voyageur doit donc descendre plus
de 1000 mètres, au long de quelque
vingt-cinq kilomètres d’un chemin
désert et escarpé. Tout cela confère
une atmosphère de danger au récit.
D’ailleurs, le voyageur est attaqué et
blessé, abandonné au bord de la
route. Un prêtre, un lévite passent
leur chemin, bien qu’ils desservent le
Temple de Jérusalem. Ils ont peur
d’intervenir. C’est un Samaritain, un
hérétique aux yeux des juifs (cf. 2 R
17) qui s’arrête, soigne les blessures
de la victime et l’emmène dans une
auberge pour que l’on prenne soin
d’elle pendant sa convalescence.
Jésus demande alors au pharisien : «
“Lequel des trois te semble avoir été
le prochain de celui qui est tombé
aux mains des bandits ?” Celui-ci lui
répondit : “Celui qui a eu pitié de



lui”. “Eh bien, lui dit Jésus, va et fais
de même” » (Lc 10, 36-37).

« La vie est faite de rencontres, et
dans ces rencontres, nous nous
révélons tels que nous sommes. Nous
nous trouvons face à l’autre, face à sa
fragilité et à sa faiblesse, et nous
pouvons décider de ce que nous
allons faire : nous occuper de lui ou
faire comme si de rien n’était »[3].
Nous trouverons inévitablement sur
notre chemin des personnes qui,
comme le voyageur de la parabole,
auront besoin de notre aide : un
sans-abri, une vieille femme infirme,
un malade isolé… Jésus nous
enseigne, dans cette parabole, que «
la compassion s’exprime par des
gestes concrets. L’évangéliste Luc
s’attarde sur les actions du
Samaritain, que nous appelons
“bon”, mais qui, dans le texte, est
simplement une personne : le
Samaritain se fait proche, parce que
si l’on veut aider quelqu’un, on ne



peut pas penser à se tenir à distance,
il faut s’impliquer, se salir, peut-être
se contaminer ; il panse ses blessures
après les avoir nettoyées avec de
l’huile et du vin ; il le charge sur sa
monture, c’est-à-dire qu’il le prend
en charge, parce qu’on aide vraiment
si l’on est prêt à sentir le poids de la
douleur de l’autre ; il l’emmène à
l’hôtel où il dépense de l’argent,
“deux deniers”, plus ou moins deux
jours de travail ; et il s’engage à
revenir et éventuellement à payer à
nouveau, parce que l’autre n’est pas
un colis à livrer, mais quelqu’un dont
il faut prendre soin »[4]. Demandons à
la Sainte Vierge de nous donner un
cœur de mère comme le sien qui
nous fasse éprouver une authentique
compassion pour notre prochain.

[1] Saint Josémaria, Instruction, mai
1935 — septembre 1950, no 75.



[2] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, no 80.

[3] Léon XIV, Audience, 28 mai 2025.

[4] Ibid.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/meditation/
meditation-dimanche-de-la-15eme-

semaine-du-temps-ordinaire-cycle-c/
(03/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/meditation/meditation-dimanche-de-la-15eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-c/
https://opusdei.org/fr-ci/meditation/meditation-dimanche-de-la-15eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-c/
https://opusdei.org/fr-ci/meditation/meditation-dimanche-de-la-15eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-c/
https://opusdei.org/fr-ci/meditation/meditation-dimanche-de-la-15eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-c/

	Méditation : dimanche de la 15ème semaine du Temps ordinaire (cycle C)

