
opusdei.org

Méditation : 2ème
dimanche de Carême
(cycle C)

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont : Le
désert et la montagne, des lieux
de silence ; Dieu nous divinise
dans la prière ; Dieu nous
révèle progressivement son
mystère

- Le désert et la montagne, des lieux
de silence

- Dieu nous divinise dans la prière

- Dieu nous révèle progressivement
son mystère



LA LITURGIE de dimanche dernier
nous présentait Jésus et le diable face
à face dans le désert. En ce deuxième
dimanche de Carême, en revanche,
nous nous rendons au Mont Thabor
pour assister au glorieux événement
de la Transfiguration du Seigneur. Si
dans le désert « nous voyons Jésus
pleinement humain, qui partage avec
nous même la tentation », sur le
Thabor « nous le contemplons
comme le Fils de Dieu, qui divinise
notre humanité » [1]. Pourtant, malgré
le contraste, les deux événements
anticipent le mystère pascal : « La
lutte de Jésus avec le tentateur
prélude au grand duel final de la
Passion, tandis que la lumière de son
corps transfiguré anticipe la gloire de
la Résurrection » [2].

Le désert et la montagne ont en
commun d’être des lieux reculés, où
règne la solitude. C’est vers eux que



Jésus se retire, mû par l'Esprit Saint,
pour prier le Père. L’Écriture Sainte
nous montre que dans ces espaces,
vides de tout bruit, Dieu se révèle
d’une manière particulière. C’est
pourquoi nous avons tous besoin
d’espaces et de temps de silence dans
lesquels, en faisant taire les bruits
qui nous enveloppent, nous pouvons
favoriser un recueillement intérieur
dans lequel le murmure de Dieu se
fait entendre. « Le silence est capable
d’ouvrir un espace intérieur au plus
profond de notre être, pour que Dieu
y habite, pour que sa Parole demeure
en nous, pour que l’amour pour lui
s’enracine dans notre esprit et notre
cœur et anime notre vie » [3].

Il est normal de ressentir une
certaine peur du silence, car il nous
oblige à rentrer en nous-mêmes pour
découvrir la vérité de notre
existence. Il est également normal
qu’au début, nous ayons du mal à
réduire le niveau de bruit dans ces



moments-là. Mais lorsque nous le
recherchons au milieu de l’agitation
quotidienne, au milieu des allées et
venues souvent accélérées, nous
ouvrons un chemin vers la présence
de Dieu. Le Seigneur attend souvent
notre silence pour se révéler.

PIERRE, Jacques et Jean, montant sur
le Thabor, sont plongés de manière
inattendue dans la prière de Jésus. Ils
avaient vu le visage du Maître de
nombreuses fois dans le passé ; ils
l’avaient regardé pendant qu’il priait,
qu’il prêchait la venue du Royaume
ou qu’il guérissait de nombreux
malades. Peut-être avaient-ils vu se
refléter sur le visage du Christ les
sentiments qui remplissaient son
cœur. Au sommet du Thabor,
cependant, ils voient d'une manière
nouvelle ce visage bien-aimé.



Jésus révèle sa gloire aux trois amis :
« Il fut transfiguré devant eux ; son
visage devint brillant comme le
soleil, et ses vêtements, blancs
comme la lumière. » (Mt 17, 2). La
vue du corps glorieux du Seigneur
leur fit une telle impression que
Pierre, sans savoir ce qu'il disait,
s'exclama avec enthousiasme : «
Seigneur, il est bon que nous soyons
ici ! Si tu le veux, je vais dresser ici
trois tentes, une pour toi, une pour
Moïse, et une pour Élie. » (Mt 17, 4).
Les disciples se sont sentis
'endieusés'. « La prière est l'élévation
de l'âme vers Dieu » [4], dit saint Jean
Damascène, dans une expression
reprise par le Catéchisme de l'Église ;
c’est un espace de silence devant
Dieu, où nous allons pour nous
remplir de lui, pour étancher notre
soif.

Les disciples ont été saisis par ce
qu’ils ont vu sur le Thabor. « La
prière nous donnera une bonne,



humble et sainte déification, écrivait
saint Josémaria, et nous pourrons
travailler dans tous les milieux […].
Par cette suite continue et
persévérante du divin, notre
Seigneur nous donnera à pleines
mains la richesse de ses dons, la
bonne divinisation » [5]. « En même
temps, une prière étrangère à la vie
n’est pas saine. Une prière qui nous
éloigne du caractère concret de la vie
devient du spiritualisme ou, pire, du
ritualisme. Rappelons que Jésus,
après avoir montré sa gloire à ses
disciples sur le Mont Thabor, ne veut
pas prolonger ce moment d’extase,
mais descend de la montagne avec
eux et reprend son chemin
quotidien. Car cette expérience
devait rester dans leurs cœurs
comme la lumière et la force de leur
foi ; une lumière et une force aussi
pour les jours à venir : les jours de la
Passion.» [6]



COMME cela s’était produit lors du
baptême du Seigneur dans le
Jourdain, ainsi, sur le Mont Thabor, «
toute la Trinité est apparue : le Père
dans la voix, le Fils dans l’homme,
l’Esprit dans la nuée lumineuse » [7].
Surpris par ce qui se passe sous leurs
yeux, les trois disciples de Jésus
reçoivent une révélation qu’ils
mettront plus longtemps à
comprendre : que le Dieu unique est,
en même temps, une Trinité de
personnes. Le mystère de Dieu nous
est progressivement révélé dans la
prière, souvent préparée par la
lecture spirituelle et la formation
personnelle. De cette manière, nous
ouvrirons la voie à l’Esprit Saint pour
qu’il purifie progressivement notre
idée de Dieu et nous apprenne à le
traiter avec simplicité et confiance.
L’Esprit Saint fera de nous des «
hommes et des femmes transfigurés
» [8], qui se seront laissé régénérer,
corriger et consoler.



Alors que Pierre parlait encore, «
lorsqu'une nuée lumineuse les
recouvrit, et du sein de la nuée une
voix se fit entendre, disant: "Celui-ci
est mon Fils bien-aimé, en qui je me
complais : écoutez-le !" En entendant
cela, les disciples tombèrent la face
contre terre et furent saisis d'une
grande frayeur. » (Mt 17, 5-6). Ce sont
des paroles et des moments que les
apôtres n’ont jamais oubliés. Unis à
la prière de Jésus, nous découvrons
nous aussi la merveille de l'écoute et
de la compréhension de notre
condition d'enfants de Dieu. « La
prière est la relation vivante des
enfants de Dieu avec leur Père
infiniment bon, avec son Fils Jésus-
Christ et avec l’Esprit Saint […] C’est
être habituellement en présence de
Dieu, trois fois saint, et en
communion avec lui » [9]. Marie, qui
s’est laissé modeler intérieurement
par la grâce, peut nous aider à
trouver ces moments de silence dans



lesquels nous pouvons approfondir
notre condition d’enfant.

[1]. Benoît XVI, Angélus, 17 février
2008.

[2].Ibid.

[3]. Benoît XVI, Audience générale, 7
mars 2012.

[4]. Saint Jean Damascène, De fide
orthodoxa, 3, 24.

[5]. Saint Josémaria, Lettres 2, n° 54.

[6] François, Audience, 9-VI-2021

[7]. Saint Thomas d’Aquin, Somme
théologique, III, c. 45, a. 4, ad 2.

[8]. Saint Jean Paul II, Homélie, 11
mars 2001.



[9].Catéchisme de l’Église Catholique,
n° 2565.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/meditation/
meditation-2eme-dimanche-de-careme/

(12/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/meditation/meditation-2eme-dimanche-de-careme/
https://opusdei.org/fr-ci/meditation/meditation-2eme-dimanche-de-careme/
https://opusdei.org/fr-ci/meditation/meditation-2eme-dimanche-de-careme/

	Méditation : 2ème dimanche de Carême (cycle C)

