
opusdei.org

Méditation : 29
décembre

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont : la
vocation à l’espérance de
Siméon ; trouver Jésus dans
l’Eucharistie ; un glaive
transpercera ton âme.

- La vocation à l'espérance de
Siméon

- Trouver Jésus dans l'Eucharistie

- Un glaive transpercera ton âme

LE SAINT-ESPRIT a révélé à Siméon
qu'il ne mourrait pas tant qu'il
n'aurait pas vu le Messie. Il n'est pas
facile d'imaginer la manière dont



cela lui a été communiqué. On peut
dire que Siméon a une vocation à
l'espérance et, dans un certain sens,
nous y sommes appelés nous aussi.
Nous attendons tous avec impatience
de voir les œuvres du Messie: sa
grâce qui guérit, l'allégresse et la joie
de la rédemption déjà sur cette terre.
En Siméon, nous avons tous reçu une
promesse de salut qui s'accomplit ici-
bas, sur cette terre, pour nos yeux et
pour nos oreilles. Le Messie n'est pas
loin; Il est descendu, Il est devenu
l'un de nous, nous pouvons le
toucher.

Nous ne savons pas non plus
comment Siméon a découvert
l'Enfant. Aucun signe extérieur n'est
mentionné dans l'Évangile. Tout
semble indiquer que c'est l’Esprit
Saint lui-même qui a poussé Siméon
à le retrouver. Là se trouvaient
Marie et Joseph avec leur premier-
né. Il était inouï que Dieu se fasse
enfant, il était impensable que Dieu



soit le fils d'une jeune femme en
apparence tellement normale. Rien
ne la différenciait des autres femmes
de l’entourage, qui venaient
également avec leurs premiers-nés
pour se purifier. Marie, même si elle
n'en avait pas besoin, était là, comme
une de plus, accomplissant les
commandements du Seigneur par
amour et non par obligation. De la
même manière, son fils, Jésus, n'avait
aucune raison de payer pour les
péchés des hommes, mais il s’est
chargé de nos faiblesses.

Nous pouvons être déconcertés par
la façon dont Dieu s'est montré et se
montre à nous chaque jour. On peut
se laisser distraire et ne pas le
découvrir lorsqu'Il passe près de
nous. Beaucoup l'ont pris pour un
des habitants de Nazareth, un des
nombreux visiteurs du temple. La
venue du Messie et son plan pour
sauver tous les hommes sont discrets,
profonds et délicats. Dieu ne



s'impose pas et c'est pourquoi Il a
voulu prendre notre chair. Nous
pouvons demander à Dieu de savoir
ouvrir les yeux, comme Siméon, pour
contempler la rédemption à l'œuvre.

« MAINTENANT, ô Maître souverain,
tu peux laisser ton serviteur s’en
aller en paix, selon ta parole. Car mes
yeux ont vu le salut que tu préparais
» (Lc 2,29-30). Sommes-nous attentifs
à découvrir le salut de Dieu, son
action cachée et silencieuse, dans
tout ce qui nous entoure? À la Messe,
nous participons directement au
salut accompli par Jésus. Nous
touchons sa grâce et nous nous
approprions ses mérites. Nous
mangeons son corps et buvons son
sang, dont «une seule goutte suffit à
délivrer le monde entier de tous les
crimes»[1].



Siméon n'a vu l'Enfant qu'une seule
fois. Cette instant, méritait toute une
vie d'attente. Quant à nous, il se peut
que, Dieu ayant voulu se faire très
proche de nous dans l'Eucharistie,
nous nous soyons habitués au fait de 
toucher le salut. Cela nous paraît bien
trop normal, chaque jour un peu trop
semblable. Nous aimerions parfois
une mise en scène plus spectaculaire.
Face à cette tentation, nous pouvons
imiter les bergers qui veillaient près
de Bethléem. C'étaient « des
personnes qui étaient en attente de
Dieu et qui ne se résignaient pas à
son éloignement apparent dans la vie
de chaque jour. À un cœur qui veille
peut être adressé le message de la
grande joie : en cette nuit est né pour
vous le Sauveur. Seul le cœur qui
veille est capable de croire à ce
message. Seul le cœur qui veille peut
donner le courage de se mettre en
chemin pour trouver Dieu sous les
traits d’un enfant dans une
étable»[2].



« Avoir communié tous les jours
pendant tant d’années ! — Un autre
serait saint, m’as-tu dit, et moi
toujours au même point ! »[3]. Nous
sommes convaincus que le divin est
entraînant, enthousiasmant. Du
coup, notre froideur apparente peut
nous faire mal. Mais Dieu compte
aussi dessus. Siméon, par exemple, se
préparait chaque jour à recevoir le
Messie; chaque fois avec plus de
désir de Le voir, chaque jour pouvait
être décisif. Le saint curé d'Ars nous
a mis en garde contre la nostalgie de
l'extraordinaire : « Plus heureux que
ces saints de l'Ancien Testament, non
seulement nous possédons Dieu par
la grandeur de son immensité, qui se
trouve partout ; mais encore nous
l'avons tel qu'il fut pendant neuf
mois dans le sein de Marie, tel que
sur la croix. Encore plus heureux que
les premiers chrétiens, qui faisaient
cinquante ou soixante lieues pour
avoir le bonheur de le voir, chaque
paroisse le possède, chaque paroisse



peut jouir autant qu'elle le veut, de sa
douce compagnie. O nation
heureuse ! » [4].

L'ÉPÉE qui transperce le cœur de la
Mère de Jésus est le contrepoint
déchirant d'une scène où tout respire
la joie et l'espérance. C'est l'ombre
qui met en relief la réalité de la
scène. « Marie, par contre, devant la
prophétie de l'épée qui transpercera
son âme, ne dit rien. Comme Joseph,
elle accepte en silence ces paroles
mystérieuses qui laissent présager
une épreuve très douloureuse et
expriment le sens le plus authentique
de la présentation de Jésus au
temple. En effet, selon le plan divin,
le sacrifice alors offert «d'un couple
de tourterelles ou de deux petites
colombes, selon ce qui est dit dans la
Loi» (Lc 2, 24), était un prélude au
sacrifice de Jésus »[5].



Notre vie est aussi un tableau
d’ombres et de lumières, un
entrelacement d'espoir et de
découragement, de lutte et de
défaites. Dieu le sait et c'est dans
cette fragilité apparente qu’Il se fait
le plus proche. Dieu rejette
résolument la fiction d'un monde
parfait, achevé et sans problèmes ;
on le retrouve dans la fragilité de la
vie quotidienne, dans ce qui semble 
terne. Cet engagement divin pour la
normalité peut surprendre de
nombreuses âmes, mais c'est la
conséquence de son option pour la
liberté. Dieu n'élève pas la voix, ne
force pas l'entrée dans nos vies. Le
signe que Noël nous offre est «
l'humilité de Dieu poussée à
l'extrême (…). Dieu qui nous regarde
avec des yeux pleins d'affection, qui
accepte notre misère, Dieu amoureux
de notre petitesse »[6].

La Vierge, notre Mère, a également
appris à découvrir Dieu en son fils



nouveau-né. Ses larmes, sa faim et
son sommeil sont divins et sont donc
notre rédemption. « À partir de la
prophétie de Siméon, Marie unit sa
vie de manière intense et
mystérieuse à la douloureuse
mission du Christ: elle deviendra la
fidèle coopératrice de son Fils pour le
salut du genre humain»[7].

[1] Hymne Adoro te devote.

[2] Benoît XVI, Homélie, 24-XII-2008.

[3] Saint Josémaria, Chemin, n° 534.

[4] Saint Curé d’Ars, Sermon du
Corpus Christi.

[5] Saint Jean Paul II, Audience
générale, 18-XII-1996.

[6] François, Homélie, 24-XII-2014.



[7] Saint Jean Paul II, Audience
générale, 18-XII-1996.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/meditation/
meditation-29-decembre/ (19/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/meditation/meditation-29-decembre/
https://opusdei.org/fr-ci/meditation/meditation-29-decembre/
https://opusdei.org/fr-ci/meditation/meditation-29-decembre/

	Méditation : 29 décembre

