
opusdei.org

Le connaître et se
connaître (X) : Jésus
est tout proche

Saint Josémaria parlait d’un «
quid divinum », quelque chose
de divin, à découvrir autour de
nous, dans les affaires dont
nous nous occupons. Pour nous,
une nouvelle dimension s’ouvre
ainsi nous permettant de tout
partager avec Dieu

01/12/2020

« Je vois de plus en plus clairement à
quel point Jésus est près de moi à



tout moment ; je pourrais vous
raconter pas mal de détails si petits,
mais à la fois constants, qu’ils ne
m’étonnent plus, je l’en remercie et
je les attends sans cesse » [1]. Ces
lignes, tirées d’une lettre de la
bienheureuse Guadalupe, ont dû
donner dans sa simplicité une grande
joie à leur destinataire, saint
Josémaria. Même si Guadalupe ne
faisait partie de l’Opus Dei que
depuis six ans, ces lignes montrent
que sa vie de piété visait précisément
à faciliter une présence de Dieu
ininterrompue, pour «faire de notre
vie courante une prière continuelle» 
[2].

La doctrine est évangélique. Jésus
s’est adressé à ses disciples de
diverses manières pour souligner « la
nécessité pour eux de toujours prier
sans se décourager » (Lc 18, 1). Nous
le voyons souvent s’adresser à son
Père pendant la journée, par
exemple devant le tombeau de



Lazare (cf. Jn 11, 41-42) ou au retour
des apôtres, tout joyeux, après leur
première mission (cf. Mt 11, 25-26).
Une fois ressuscité, le Seigneur
s’approche de ses disciples dans des
circonstances très variées : lorsqu’ils
s’éloignent, accablés de tristesse, sur
la route d’Emmaüs ; lorsqu’ils
restent, apeurés, dans le Cénacle ;
lorsqu’ils reprennent leur travail sur
la mer de Galilée… Même au moment
où, s’apprêtant à retourner vers son
Père, Jésus leur a assuré : « Et moi, je
suis avec vous tous les jours jusqu’à
la fin du monde » (Mt 28, 20).

Les premiers chrétiens étaient bien
conscients de cette proximité. Ils ont
appris à tout faire pour la gloire de
Dieu, comme saint Paul l’écrivait aux
Romains : « Si nous vivons, nous
vivons pour le Seigneur ; si nous
mourons, nous mourons pour le
Seigneur. Ainsi, dans notre vie
comme dans notre mort, nous
appartenons au Seigneur » (Rm 14,



8 ; cf. 1 Co 10, 31) Qu’en est-il de
nous ? Dans un monde aussi accéléré
que le nôtre, avec toujours beaucoup
de choses à faire, des délais à tenir,
de l’agitation et du bruit, est-il
possible d’avoir constamment notre «
conversation dans le ciel » [3] ?

Le bon motif

Certaines conversations sont
silencieuses, comme quand deux
amis se promènent ou des amoureux
se regardent dans les yeux. Ils n’ont
pas besoin de mots pour partager les
sentiments de leur cœur. Cependant,
aucune conversation n’est possible si
l’on ne prête pas attention à celui qui
est devant soi. Les téléphones
portables ont introduit dans notre
vie l’étrange phénomène de pouvoir
dialoguer avec quelqu’un, tout en
suivant peut-être d’autres
conversations.

Le dialogue avec Dieu dont il est ici
question a des liens étroits avec



l’attention. Une attention qui n’exclut
rien, puisque nous pouvons
découvrir Dieu dans beaucoup de
circonstances ou d’activités qui, à
première vue, n’ont rien à voir avec
lui. Il en était ainsi des tailleurs de
pierre voyant dans les pierres qu’ils
travaillaient des choses aussi
différentes que la servitude du
travail manuel, la nourriture de leur
famille ou la splendeur d’une
cathédrale. C’est pourquoi saint
Josémaria parlait de la nécessité d’«
exercer les vertus théologales et
cardinales dans le monde pour en
arriver ainsi à être des âmes
contemplatives » [4]. Il ne s’agit pas
uniquement d’agir convenablement
mais aussi d’agir pour le bon motif,
en l’occurrence de chercher, d’aimer
et de servir Dieu. La présence de
l’Esprit Saint dans notre âme est
alors possible, lui qui la vivifie par
les vertus théologales. Ainsi, dans les
mille et un choix à faire chaque jour,
nous restons attentifs à Dieu et nous



nourrissons notre conversation avec
lui.

En nous rendant au travail le matin
ou en nous éveillant pour assister à
un cours ; en conduisant les enfants à
l’école ou en attendant un client,
nous pouvons nous demander : Que
suis-je en train de faire ? Qu’est-ce qui
me pousse à bien le faire ? La réponse
immédiate sera plus ou moins
profonde mais, quelle qu’elle soit, ce
sera une excellente occasion
d’ajouter : Merci Seigneur de compter
sur moi. Je voudrais te servir par cette
activité et rendre présentes dans ce
monde ta lumière et ta joie. C’est alors
que notre travail naîtra vraiment de
l’amour, manifestera l’amour et
s’ordonnera à l’amour [5].

Regarder avec les yeux de Dieu

« Il y a tant de problèmes que l’on
pourrait énumérer mais qui, tous, ne
peuvent être résolus si Dieu n’est pas
placé au centre, si Dieu ne devient



pas à nouveau visible dans le monde,
s’il ne devient pas déterminant dans
notre vie et s’il n’entre pas également
à travers nous de façon déterminante
dans le monde » [6]. Être
contemplatifs au milieu du monde
signifie que Dieu occupe le centre de
notre existence, qu’il est le pivot
autour duquel tout le reste doit
tourner. En d’autres termes, qu’il est
le trésor dans lequel notre cœur
reste ancré, car tout le reste ne nous
intéresse que dans la mesure où cela
nous unit à lui (cf. Mt 6, 21).

Tout regarder avec les yeux de la foi
et découvrir l’amour de Dieu dans
notre vie ne veut pas dire que les
contrariétés cessent de nous
affecter : la fatigue, les contretemps,
un mal de tête, les mauvais coups
que les autres pourraient nous
porter… Tout cela ne disparaîtra pas.
Ce qui arrive, c’est que nous serons
capables, si nous vivons centrés sur
Dieu, d’unir ces réalités à la croix du



Christ, où elles trouveront tout leur
sens, au service de la rédemption.
Une humiliation peut se transformer
en une prière si elle nous sert à nous
unir à Jésus, devenant ainsi une
occasion de purification. Il en est de
même d’une maladie ou d’un échec
professionnel. En tout, nous pouvons
rencontrer Dieu, le Seigneur de
l’histoire, et en tout nous pouvons
être sûrs que Dieu ouvre toujours des
possibilités pour l’avenir, parce que «
quand les hommes aiment Dieu, lui-
même fait tout contribuer à leur
bien, puisqu’ils sont appelés selon le
dessein de son amour » (Rm 8, 28).
Même un petit contretemps, comme
un embouteillage en rentrant à la
maison, peut être prière si nous y
voyons l’occasion de remettre notre
temps entre les mains de Dieu… et
d’intercéder auprès de lui pour tous
ceux qui partagent notre situation…
Pour atteindre la contemplation dans
la vie courante, nous ne devons rien
attendre d’extraordinaire. « Bien des



fois, nous sommes tentés de penser
que la sainteté n’est réservée qu’à
ceux qui ont la possibilité de prendre
de la distance par rapport aux
occupations ordinaires, afin de
consacrer beaucoup de temps à la
prière. Il n’en est pas ainsi. Nous
sommes tous appelés à être des
saints en vivant avec amour et en
offrant un témoignage personnel
dans nos occupations quotidiennes,
là où chacun se trouve » [7]. Grâce à
un regard de foi notre vie entière
peut devenir, par la charité, une
conversation ininterrompue avec
Dieu. Un regard nous permettant de
vivre avec un réalisme profond et
nous faisant découvrir la quatrième
dimension, celle du quid divinum, de
ce quelque chose de divin qui se
trouve présent dans toute réalité.

La chaudière et la connexion

« Lorsque l’homme est occupé
entièrement par son monde, par les



choses matérielles, par ce qu’il peut
faire, par tout ce qu’il peut réaliser
pour connaître le succès, […] alors, sa
capacité de perception à l’égard de
Dieu s’affaiblit, l’organe qui perçoit
Dieu dépérit, devient incapable de
percevoir et insensible. Il ne perçoit
plus le Divin, car l’organe
correspondant en lui s’est desséché,
il ne n’est plus développé [8] ». Le
contraire est tout aussi vrai : il est
possible de cultiver la capacité de
regarder la réalité avec les yeux de la
foi. Nous le faisons, en premier lieu,
en demandant cette lumière, comme
les apôtres : « Augmente en nous la
foi ! » (Lc 17, 5). Nous le faisons
encore en nous arrêtant au cours de
la journée pour placer notre vie
devant le Seigneur. Ainsi, même si
elle est censée occuper le jour entier,
« notre vie de prière doit en plus se
fonder sur quelques moments que
nous consacrons chaque jour
exclusivement à la conversation avec
Dieu » [9]. En définitive, pour fixer



habituellement notre attention sur
Dieu, nous avons besoin de consacrer
quelques moments à nous occuper 
exclusivement de lui.

Un jour, saint Josémaria a illustré ce
besoin par l’exemple du chauffage
dans une maison : « Si nous avons un
radiateur, cela signifie qu’il existe
une installation de chauffage. Mais
l’ambiance ne se chauffera que si la
chaudière est allumée… Nous avons
donc besoin d’un radiateur à tout
moment, mais en plus de la
chaudière bien allumée… D’accord ?
Les moments de prière, bien faits,
sont la chaudière. En plus, le
radiateur à chaque instant, dans
chaque pièce, dans chaque recoin,
dans chaque tâche : la présence de
Dieu [10]. » La chaudière est tout
aussi importante que les radiateurs.
Pour que la chaleur de Dieu
remplisse notre journée tout entière,
nous avons besoin de consacrer
certains moments à allumer et à



alimenter le feu de son amour dans
notre cœur.

Une autre image utile est celle de la
connexion à l’internet. Nous avons
souvent été témoins des efforts
fournis par certains pour trouver
une couverture, lorsqu’ils partent en
excursion ou passent une fin de
semaine à la campagne.
Pareillement, nous prenons soin
d’activer la wifi sur notre téléphone
portable, espérant qu’il se connectera
dès qu’il repérera un réseau connu.
Or, que le téléphone soit ouvert pour
recevoir le signal ne signifie pas qu’il
l’ait automatiquement ou qu’il
reçoive toute sorte de messages. Le
signal arrive tout au long de la
journée si nous nous approchons de
tel ou tel réseau et les messages nous
parviennent si quelqu’un les envoie.
Nous faisons ce que nous pouvons en
activant le téléphone, pour attendre
ensuite l’arrivée des messages.



De façon analogue, dans nos
moments de prière, nous activons la
wifi de notre âme ; nous disons au
Seigneur : « Parle, Seigneur, ton
serviteur écoute » (1 S 3, 9). Parfois il
nous parlera dans ces moments ;
d’autres fois nous reconnaîtrons sa
voix dans les mille et une péripéties
de la journée. Dans tous les cas, ces
moments de prière sont une bonne
occasion pour remettre entre ses
mains ce que nous allons faire,
même si au moment de le réaliser
nous ne levons pas nos yeux vers
Dieu. En outre, d’avoir consacré en
exclusive un temps à Dieu est la
meilleure preuve que nous avons,
effectivement, le désir de l’écouter.
Or, à la différence de ce qui arrive
avec le téléphone, ouvrir le cœur
n’est pas un acquis permanent, à
faire une fois pour toutes : il faut se
disposer chaque jour à écouter Dieu,
parce que « c’est dans le présent que
nous le rencontrons, ni hier ni
demain, mais aujourd’hui :



“Aujourd’hui, puissiez-vous écouter
sa voix ; n’endurcissez pas vos
cœurs” (Ps 95, 7-8) » [11]. Si nous
persévérons dans cet effort
quotidien, Dieu pourra nous
accorder une merveilleuse facilité
pour vivre notre journée en sa
présence. D’autres fois la tâche
deviendra plus difficile. Mais, dans
tous les cas, nous tirerons de ces
moment une force et une espérance
abondantes pour poursuivre dans la
joie notre lutte quotidienne, notre
effort pour allumer le feu ou ouvrir
la connexion.

Dans tout ce qui arrive

Bien connus sont les propos suivants
de saint Josémaria lors de l’homélie
sur le campus de l’Université de
Navarre : « Là où sont vos frères les
hommes, mes enfants, là où sont vos
aspirations, votre travail, vos
amours, là se trouve le lieu de votre
rencontre quotidienne avec le Christ.



C’est au milieu des choses les plus
matérielles de la terre que nous
devons nous sanctifier, en servant
Dieu et tous les hommes » [12]. Et
d’ajouter aussitôt après : « c’est dans
un laboratoire, dans la salle
d’opération d’un hôpital, à la
caserne, dans une chaire
d’université, à l’usine, à l’atelier, aux
champs, dans le foyer familial et au
sein de l’immense panorama du
travail, c’est là que Dieu nous attend
chaque jour » [13]. Dieu nous attend
dans les mille et une activités de la
journée, pour entretenir avec nous
un colloque charmant et pour mener
à bien sa mission dans ce monde. Or,
comment devons-nous comprendre
ces idées et les mettre en pratique ?

Dieu nous attend chaque jour pour
dialoguer calmement à propos de
tout ce qui remplit notre vie, de
même qu’un papa ou une maman
écoute les longs baratins de son
jeune enfant. Un jeune enfant



raconte ce qui lui est arrivé à l’école
pratiquement en temps réel. On
dirait qu’il veut exprimer le mieux
possible ce qu’il a vécu, en
rapportant avec force détails les
événements le plus insignifiants. Ses
parents l’écoutent et lui posent des
questions sur ceci ou sur cela, sur ce
qu’un autre enfant a dit…

Pareillement, tout ce qui nous arrive
intéresse Dieu, à ceci près qu’à la
différence des parents de ce monde,
il ne se lasse jamais de nous écouter
ni ne s’habitue à ce que nous lui
parlions. C’est plutôt nous qui nous
lassons de nous adresser à lui, de
rechercher sa présence. Cependant,
si nous nourrissons ce désir, « tout —
les personnes, les choses, ou le
travail — nous fournit l’occasion et le
sujet d’une conversation continuelle
avec le Seigneur » [14]. Tout peut
devenir un sujet de conversation
pour s’adresser à Dieu. Nous



pouvons tout partager avec lui,
absolument tout.

En outre, Dieu nous attend dans
notre travail pour poursuivre dans le
monde son œuvre de rédemption,
c’est-à-dire pour continuer d’attirer
le monde à lui. Il ne s’agit pas de
juxtaposer des activités pieuses à
notre labeur quotidien, mais
d’essayer d’amener à Dieu tous les
milieux du monde : la famille, la
politique, la culture, le sport… tout.
Pour ce faire, nous avons besoin, en
premier lieu, de découvrir sa
présence partout. Il s’agit, en
définitive, de voir notre travail
comme un don de Dieu, comme la
manière concrète de mettre en
pratique son commandement de
cultiver la terre et d’en prendre soin,
et d’annoncer la bonne nouvelle que
Dieu nous aime et nous offre son
amour. À partir de cette découverte,
nous ferons en sorte que toutes nos
actions deviennent un service des



autres, un amour semblable à celui
que le Seigneur nous porte et nous
offre chaque jour à la messe. De la
sorte, en unissant toutes nos actions
au sacrifice du Christ, nous
accomplissons pleinement la mission
que le Seigneur a bien voulu nous
confier avant de retourner auprès de
son Père (cf. Jn 20, 21)

***

Dans une entrevue accordée par le
Père peu avant la béatification de
Guadalupe Ortiz de Landazuri,
quelqu’un l’a interrogé sur la formule
de la sainteté de cette femme. Il l’a
résumée en quelques lignes : « La
sainteté ne consiste pas à arriver à la
fin de sa vie en étant parfait, comme
des anges, mais à atteindre la
plénitude de l’amour. Comme saint
Josémaria le disait, il s’agit de lutter
pour transformer le travail, la vie
ordinaire, en une rencontre
personnelle avec Jésus-Christ et un



service des autres » [15]. La formule
de la sainteté se ramène donc à ceci :
que tout réponde à une même
motivation et poursuive la même
finalité : vivre avec le Christ au
milieu du monde en amenant, avec
lui, le monde au Père. Ce qui est
possible, parce que Jésus est tout
proche.

D'après Lucas Buch

Photo: Gaelle Marcel - Unsplash

[1]. Bienheureuse Guadalupe Ortiz
de Landázuri, Lettre à saint
Josémaria, 1er avril 1946.

[2]. Saint Josémaria, Lettre 24 mars
1930.

[3]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
300.



[4]. Saint Josémaria, Lettre 8
décembre 1949, n° 26.

[5]. Cf. saint Josémaria, Quand le
Christ passe, n° 48.

[6]. Benoît XVI, Homélie, 7 novembre
2006.

[7]. Pape François, Exhort. ap. 
Gaudete et exultate, n° 14.

[8]. Benoît XVI, Homélie, 7 novembre
2006. Dans l’homélie, le saint-père
reprend un texte de saint Grégoire le
Grand.

[9]. Quand le Christ passe, n° 119.

[10]. Saint Josémaria, Notes prises
lors d’une méditation, 28 septembre
1973.

[11]. Catéchisme de l’Église
Catholique, n° 2659.

[12]. Saint Josémaria, Entretiens, n°
113.



[13]. Ibid., n° 114.

[14]. Saint Josémaria, Lettre 11 mars
1940, n° 15.

[15]. Mgr Fernando Ocariz, Entretien,
le 13 mai 2019.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/x-jesus-est-tout-
proche/ (04/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/x-jesus-est-tout-proche/
https://opusdei.org/fr-ci/article/x-jesus-est-tout-proche/
https://opusdei.org/fr-ci/article/x-jesus-est-tout-proche/

	Le connaître et se connaître (X) : Jésus est tout proche

