
opusdei.org

« Quelque chose de
grand qui relèverait
de l’ordre de
l’amour » (III) :
Notre vrai nom.

Nous sommes ce que nous
sommes, ni plus ni moins, et ce
mode d’être nous rend aptes à
suivre le Seigneur et à le servir
dans l’Église. Le texte suivant
approfondit l’appel que Dieu
adresse à chacun.

14/01/2019



Le premier livre de la Bible présente
d’abord Dieu comme le créateur qui
tire du néant les choses par sa
parole : « Que la lumière soit […]
Qu’il y ait un firmament […] Que la
terre produise l’herbe, la plante qui
porte sa semence, et que, sur la terre,
l’arbre à fruit donne, selon son
espèce, le fruit qui porte sa semence
[…] Que la terre produise des êtres
vivants selon leur espèce, bestiaux,
bestioles et bêtes sauvages selon leur
espèce […] (Gn 1, 1-25). Au moment
d’appeler à l’existence l’être humain,
Dieu s’y prend autrement. Il ne le
crée pas « selon son espèce » ou selon
ce qu’il est, mais il lui donne un
nom : il l’appelle personnellement à
l’existence ; il va être à tu et à toi
avec lui.

Si nous passons du chapitre de la
création au dernier livre de la Bible,
nous découvrons quelque chose de
surprenant : ce nom, que Dieu nous a
donné au moment de nous créer,



nous le recevrons une nouvelle fois à
la fin de notre histoire. « Au
vainqueur, promet le Seigneur dans
l’Apocalypse, je donnerai de la
manne cachée, je lui donnerai un
caillou blanc, et, inscrit sur ce caillou,
un nom nouveau que nul ne sait,
sauf celui qui le reçoit » (Ap 2, 17).
Nous recevons donc un nom à la
naissance mais ce nom nous est de
nouveau donné à la fin de notre vie
sur terre. Comment faut-il
comprendre cela ? Nous avons
affaire au mystère de la vocation ; un
mystère personnel qui se déploie au
fur et à mesure que nous avançons
sur notre chemin vers la vraie vie.

Des êtres libres et inachevés

Une rose, un chêne, un cheval n’ont
aucune décision à prendre pour
devenir ce qu’ils sont : ils existent
simplement. Ils grandissent, se
développent et finalement



disparaissent. Il en va tout autrement
de la personne humaine.

À mesure que nous grandissons, en
particulier pendant notre
adolescence, nous prenons
conscience du fait qu’il n’est pas
concevable que nous ne soyons qu’«
un de plus ». Pour une raison qui
nous échappe encore, nous sommes
convaincus d’être quelqu’un
d’unique, avec son prénom et son
nom de famille, différents des autres
et absolument singuliers. De plus,
nous nous apercevons que nous
sommes dans le monde pour quelque
chose, de sorte que, avec notre vie,
nous pouvons faire de ce monde un
lieu meilleur. Nous ne nous
satisfaisons pas de ce que nous
sommes ou de ce que les choses sont,
mais nous nous sentons poussés à
rêver à ce que nous voudrions
devenir et à un monde tel que nous
le souhaiterions.



Certains voient cette attitude comme
de la naïveté, un manque de réalisme
qu’il faudra surmonter tôt ou tard.
Cependant, ce penchant pour les
rêves appartient réellement à ce qu’il
y a de plus élevé en nous. Pour un
chrétien, le désir d’être quelqu’un,
avec son prénom et son nom de
famille, manifeste la façon dont Dieu
a voulu nous créer : comme un être
absolument singulier. C’est à ce
dessein amoureux que répond notre
capacité de rêver. Dieu a fait le
monde et l’a laissé entre les mains de
l’être humain « pour qu’il le travaille
et le garde » (Gn 2, 15). Il a voulu
compter sur notre travail pour
garder ce monde et le faire briller de
tout son éclat, pour que nous
l’aimions « passionnément », comme
saint Josémaria avait l’habitude de le
dire [1].

C’est ce que Dieu a fait en nous
donnant la vie : il nous confie la
tâche de développer notre



personnalité. Pour ce faire, il attend
que nous utilisions notre liberté,
notre esprit d’initiative, toutes nos
capacités. « Il t’invite à rêver, il veut
te faire voir qu’avec toi le monde
peut être différent. C’est ainsi : si tu
n’y mets pas le meilleur de toi-même,
le monde ne sera pas différent. C’est
un défi ! » [2]

Il t’appelle par ton nom

Simon a accompagné André son frère
pour écouter Jean Baptiste. Entre la
Galilée et la Judée, c’était un long
voyage, mais l’occasion en valait la
peine. Il allait sans doute se passer
quelque chose de grand, car depuis
plusieurs siècles Dieu n’avait pas
envoyé de prophète à son peuple. Or,
Jean semblait en être un. Lors de son
séjour sur les rives du Jourdain,
André rencontre Jésus et passe un
après-midi complet à converser avec
lui. Dès son retour, il dit à son frère
Simon : « Nous avons trouvé le



Messie ». Après quoi « il l’amène à
Jésus » (Jn 1, 41-42). Qui pourrait
imaginer les réflexions de Simon sur
le chemin ? Est-il possible que le
Messie, l’envoyé de Dieu, soit déjà
arrivé ? Est-il possible que le monde
soit sur le point de changer, selon
l’annonce des Écritures ? Il arrive
près du Maître et « Jésus posa son
regard sur lui et dit : “Tu es Simon,
fils de Jean ; tu t’appelleras Céphas”,
ce qui veut dire : Pierre » (Jn 1, 42).
Avant de changer le monde, il devait
changer sa vie.

Telle qu’elle apparaît dans les
Évangiles, la vie de Simon Pierre est
une continuelle découverte de la
vraie identité de Jésus et de la
mission qu’il lui a confiée. Peu après
son retour en Galilée, au terme de
ces jours passés avec Jean Baptiste,
Jésus arrive de nouveau et lui
demande d’avancer dans les eaux du
lac pour prêcher depuis sa barque.
Pierre a dû accepter un peu à



contrecœur, parce qu’il venait de
passer toute une nuit à travailler,
sans rien prendre. Mais après avoir
parlé à la foule, Jésus réitère sa
demande : « Avance au large, et jetez
vos filets pour la pêche » (Lc 5, 4).
Cela semblait une folie : ils avaient
essayé de pêcher pendant des heures,
sans succès… et tout le monde sait
que les poissons ne sortent plus à la
lumière du jour… Cependant, Pierre
obéit et voit ses filets se remplir de
poissons ! Quel est cet homme qui est
monté dans sa barque ? « A cette vue,
Simon-Pierre tomba aux genoux de
Jésus, en disant : “Éloigne-toi de moi,
Seigneur, car je suis un homme
pécheur” » (Lc 5, 8). Le Maître lui
répond : « Sois sans crainte,
désormais ce sont des hommes que
tu prendras » (Lc 5, 10).

Qui est Simon ? Un pêcheur de
Galilée ? Ses ancêtres l’avaient tous
été. Il travaillait depuis des années
dans ce métier et il se considérait



comme un pêcheur, compétent dans
son activité. Or, Jésus projette sur sa
vie une lumière insoupçonnée. La
proximité du Seigneur l’a amené à
découvrir qui il était en réalité : un
pécheur. Mais un pécheur sur qui
Dieu a fixé son attention et dont il
veut faire un collaborateur. Devant
cet appel divin, Pierre et son frère, «
ramenèrent les barques au rivage et,
laissant tout, ils le suivirent » (Lc 5,
11). Benoît XVI faisait remarquer que
« Pierre ne pouvait pas encore
imaginer qu’un jour, il arriverait à
Rome et serait ici “pêcheur
d’hommes”, pour le Seigneur. Il
accepte cet appel surprenant, de se
laisser entraîner dans cette grande
aventure : il est généreux, il
reconnaît ses limites, mais il croit en
celui qui l’appelle et suit le rêve de
son cœur. Il dit oui — un oui
courageux et généreux —, et devient
le disciple de Jésus » [3].



Plus tard, le Seigneur précisera
davantage la mission qui va donner
une forme à sa vie : « Tu es Pierre, et
sur cette pierre je bâtirai mon Église ;
et la puissance de la Mort ne
l’emportera pas sur elle » (Mt 16, 18).
Le projet de Dieu pour nous, son
appel à partager notre vie avec lui,
possède autant de force que la
création. Si l’homme est créé par un
appel personnel, dans une certaine
mesure chaque appel personnel de
Dieu a aussi un pouvoir de création
et de transformation de la réalité. Cet
appel est si radical qu’il comporte
pour nous un nouveau nom, une
nouvelle vie. Qui se souvient
aujourd’hui d’un pêcheur ayant vécu
il y a deux mille ans sur les rives d’un
lac du Moyen Orient ? En revanche,
nous sommes très nombreux à
vénérer Pierre, apôtre et «
fondement visible de son Église » [4].

Le trésor caché



La mission que Jésus nous propose
peut changer notre vie : la combler
de lumière. C’est pourquoi l’idée que
Dieu est peut-être en train de
m’appeler est fort attrayante. En
même temps, nous pourrions
ressentir une inquiétude profonde :
penser que, si cet appel existe
réellement et que Dieu compte sur
nous, nous allons perdre notre
liberté. Nous ne pourrons plus
choisir un autre chemin !
Uniquement celui que Dieu voudra !

Considérer l’itinéraire de Pierre peut
nous aider. Lorsqu’il a décidé de tout
quitter pour suivre Jésus, a-t-il perdu
sa liberté ? N’était-ce pas plutôt la
décision la plus libre et la plus
libératrice de sa vie ? Parfois nous
pensons que la liberté signifie avant
tout la possibilité de choisir, sans
aucune détermination. Cependant la
liberté, enfermée dans cet horizon, se
limite à faire des choix ponctuels, qui
n’éclairent que l’espace d’un



moment : choisir si je veux manger
un hamburger ou du poulet, si je
veux jouer au football ou au
basketball, si je veux écouter une
chanson plutôt qu’une autre.

Cependant, un choix d’un autre
genre est possible, un choix capable
de projeter une lumière tout à fait
nouvelle sur notre vie : la rendre
plus joyeuse et plus libre. Il s’agit de
ces moments où nous mettons notre
vie entière en jeu, où nous décidons
qui nous voulons être. C’est là que la
liberté se montre dans sa vraie
grandeur, dans sa capacité de
libérer. Nous ne sommes plus devant
des décisions ponctuelles mais des
décisions existentielles. Comme
lorsque quelqu’un décide de se
marier avec une personne qu’il
considère comme le plus grand
trésor du monde. Ou, de façon
analogue, lorsqu’un jeune décide de
devenir médecin, tout en sachant
que son choix comportera une série



d’efforts et de sacrifices non
négligeables. Ce jeune se livre à
quelqu’un ou choisit une mission, en
renonçant au reste. Il va sans dire
que ce choix va conditionner les
choix futurs ; cependant, il n’apparaît
pas comme un renoncement mais
comme un pari sur un amour ou sur
un projet qui va combler sa vie.
Ainsi, le temps passant, son nom
n’est plus uniquement celui qu’il
portait depuis son baptême ;
désormais il est aussi « le mari ou
l’épouse d’un tel », ou « le docteur un
tel ». Son nom, son identité, prend
forme ; sa vie trouve un sens, une
direction.

C’est précisément pour nous
proposer un choix de ce genre que
Jésus se présente à nous. En nous
créant il nous a dotés de certains
dons et qualités qui déterminent
notre manière d’être. Plus tard, tout
au long de notre vie, il nous fait
découvrir un trésor, une mission qui



est pour ainsi dire cachée en nous. «
Le royaume des Cieux est
comparable à un trésor caché dans
un champ ; l’homme qui l’a
découvert le cache de nouveau. Dans
sa joie, il va vendre tout ce qu’il
possède, et il achète ce champ » (Mt
13, 44). En réalité, lui-même est le
trésor, son Amour inconditionnel ; et
la mission celle-là même qu’il a reçue
du Père. Par conséquent, en la
découvrant, je n’ai plus besoin de
chercher. Je peux l’embrasser avec
l’ensemble de ma vie et lui permettre
de façonner mon existence toute
entière. Comme Pierre, l’apôtre, la
pierre sur laquelle se fonde son
Église ; comme Paul, l’apôtre des
nations ; comme Marie, la servante
du Seigneur, la Mère du Sauveur.

Embrasser cette mission, c’est-à-dire
embrasser Jésus et le suivre en
réalité, nous amène à tout quitter.
Parce que rien ne peut autant nous
libérer que la vérité sur nous-



mêmes : Veritas liberabit vos (Jn 8,
32). Ainsi, nous pourrons affirmer
comme saint Paul : « Mais tous ces
avantages que j’avais, je les ai
considérés, à cause du Christ, comme
une perte. Oui, je considère tout cela
comme une perte à cause de ce bien
qui dépasse tout : la connaissance du
Christ Jésus, mon Seigneur. À cause
de lui, j’ai tout perdu ; je considère
tout comme des ordures, afin de
gagner un seul avantage, le Christ
» (Ph 3, 7-9).

La découverte de cette proximité de
Jésus pourrait nous déconcerter un
peu : découvrir sa volonté de
compter sur nous. En même temps,
lorsque nous y pensons, nous voyons
que ce qu’il nous demande
correspond parfaitement à ce que
nous sommes, avec nos qualités et
notre expérience vécue… Car c’est
précisément pour cela que nous
sommes nés. Le nom nouveau se
présente alors comme quelque chose



qui était déjà là, depuis la création du
monde… Dieu nous a faits pour cela.
Cependant, cette hypothèse peut
nous sembler excessive. « Ce trésor,
cette mission… pour moi ? Dieu est-il
vraiment venu fixer son attention
sur moi ? »

Mettre en jeu tous mes dons et mes
qualités

Dieu ne nous appelle pas
uniquement à un moment donné de
notre vie : il le fait sans cesse.
Pareillement, notre réponse se
prolonge tout au long de notre
existence, au rythme de ses appels à
aimer chaque jour d’un amour
renouvelé. « Depuis que tu lui as dit
“oui”, le temps a fait changer la
couleur de l’horizon, plus beau
chaque jour, un horizon qui brille
avec plus d’ampleur et de luminosité.
Mais tu dois continuer de dire “oui” »
[5].



Saint Pierre a dit “oui” au Seigneur à
de nombreuses reprises. Comme en
cette occasion où tous ceux qui
avaient suivi le Maître sont partis,
scandalisés de l’entendre parler du
Pain de Vie (cf. Jn 6, 60-71) ; ou en
cette autre où Jésus a insisté pour lui
laver les pieds, même si ce geste lui
semblait absurde (cf. Jn 13, 6-10).
Pierre est resté avec Jésus, en
confessant une fois de plus sa foi.
Cependant, l’apôtre n’avait pas tout à
fait compris la logique du Seigneur. Il
continuait de rêver d’une
manifestation glorieuse du Christ,
d’un événement qui le rendrait
puissant, vainqueur, célèbre dans le
monde entier. Il lui a fallu plusieurs
années pour découvrir que telle
n’était pas la manière d’agir de Dieu.
Il est passé par la tristesse de renier
trois fois Jésus, de le trahir. Il a dû se
heurter à sa propre faiblesse.
Néanmoins, il a finalement compris,
parce qu’il n’avait jamais cessé de
regarder Jésus. « Le Seigneur a



converti Pierre, qui l’avait renié trois
fois, sans lui adresser ne serait-ce
qu’un reproche : mais rien qu’un
regard d’Amour » [6]. Car, en fin de
compte, la vocation est une invitation
à regarder Jésus, à se laisser regarder
par lui, à partager sa vie et à essayer
de l’imiter. Jusqu’au don plein
d’amour de sa propre vie.

L’appel de Pierre a pris sa forme
définitive ce jour-là, sur les rives de
la mer de Galilée, lors de sa
rencontre seul à seul avec Jésus
ressuscité. Il a pu lui demander
pardon… en le suppliant de se
rappeler combien il l’aimait, de ses
pauvres forces ; et lui redire son
amour. Le Maître répond : « Sois le
berger de mes brebis » (Jn 21, 17),
après quoi il ajoute : « Suis-moi » (Jn
21, 19). Tout était dit, parce que
Pierre avait déjà découvert que
suivre le Seigneur consiste à l’aimer
jusqu’au bout, sur un chemin
merveilleux de don de soi et de



service de tous ; un chemin et non le
point d’arrivée. Celui-là même que
nous devons parcourir chaque jour
de notre vie, menés par Jésus.

Une vie comblée

Pierre est mort martyr à Rome. La
tradition situe sur la colline vaticane
le lieu de son martyre par
crucifixion. Lorsqu’il a appris la
sentence, il a peut-être passé en
revue toute sa vie. Sa jeunesse, son
caractère fort et résolu, son travail
sur la mer de Galilée. Sa rencontre
avec Jésus et, à partir de ce moment,
combien de belles choses ! Des joies
et des peines. Tant et tant de gens qui
avaient traversé sa vie. Tant
d’amour. Assurément, sa vie avait
beaucoup changé. Et elle en avait
valu la peine.

En rencontrant Simon tout près du
Jourdain, le Seigneur voyait non
seulement un homme déjà mûr,
possédant certaines qualités. Il voyait



en lui Pierre : la pierre sur laquelle il
allait bâtir son Église. En nous
regardant, nous, il voit tout le bien
que nous allons faire dans notre vie.
Il voit nos talents, notre monde,
notre histoire, et il nous offre la
possibilité de l’aider, à partir de
notre petitesse. Il ne nous demande
pas de faire des choses impossibles
mais simplement de le suivre.

Nous sommes tels que nous sommes,
ni plus ni moins, et notre mode d’être
nous rend aptes à suivre le Seigneur
et à le servir dans l’Église. Guidés par
lui, nous sommes appelés à trouver
la meilleure façon de le faire. Chacun
celle que Dieu a prévue pour lui : «
Nous avons reçu des dons qui sont
différents. Si c’est le don de
prophétie, que ce soit à proportion
du message confié ; si c’est le don de
servir, que l’on serve ; si l’on est fait
pour enseigner, que l’on enseigne ;
pour réconforter, que l’on
réconforte. Celui qui donne, qu’il soit



généreux ; celui qui dirige, qu’il soit
empressé ; celui qui pratique la
miséricorde, qu’il ait le sourire » (Rm
12, 6-8).

Pierre renonce à être ce pêcheur de
Bethsaïde, sûr de lui. Grâce à quoi
Dieu a pu faire de lui un médiateur,
avec le Christ, entre la terre et le ciel.
Son histoire s’est répétée à maintes
reprises tout au long des siècles.
Jusqu’à nos jours. Les premiers
jeunes qui ont fait partie de l’Opus
Dei ont remis leurs talents entre les
mains de Dieu. Ils ont porté des fruits
qu’ils n’auraient jamais pu imaginer,
comme saint Josémaria le leur avait
promis : « Rêvez et la réalité
dépassera vos rêves ». Ou comme le
pape le disait aux jeunes à la fin
d’une veillée de prière : « Que le
Seigneur bénisse vos rêves ! » [7]

L’appel de Jésus tire le meilleur de
chacune et de chacun pour le mettre
au service des autres et le porter à sa



plénitude. C’est ce que nous voyons
chez Pierre. Nous, ayant déjà
découvert combien il nous aime et
qu’il compte sur nous, nous voulons
nous aussi être attentifs à son appel :
aujourd’hui et chaque jour de notre
vie. Ainsi, lorsque nous nous
trouverons devant lui, il nous
remettra « un caillou blanc, et, inscrit
sur ce caillou, un nom nouveau que
nul ne sait, sauf celui qui le reçoit
» (Ap 2, 17) : nous reconnaîtrons…
notre vrai nom.

Lucas Buch

[1]. Cf. Sillon, n° 290 ; Amis de Dieu,
n° 206 ; « Aimer le monde
passionnément », dans Entretiens, nos

113 suiv.

[2]. Pape François, Veillée de prière
avec les jeunes lors de la JMJ,
Cracovie, 30 juillet 2016.



[3]. Benoît XVI, Audience générale, 17
mai 2006.

[4]. Catéchisme de l’Église Catholique,
n° 936.

[5]. Saint Josémaria, Sillon, n° 32.

[6]. Saint Josémaria, Sillon, n° 964.

[7]. Pape François, Veillée de prière
avec les jeunes lors de la JMJ,
Cracovie, 30 juillet 2016.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/vocation-3-
notre-vrai-nom/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/vocation-3-notre-vrai-nom/
https://opusdei.org/fr-ci/article/vocation-3-notre-vrai-nom/
https://opusdei.org/fr-ci/article/vocation-3-notre-vrai-nom/

	« Quelque chose de grand qui relèverait de l’ordre de l’amour » (III) : Notre vrai nom.

