
opusdei.org

Vie de Marie (XI) :
Retour à Nazareth

Ce mois-ci, on contemple les
premières années de la Sainte
Famille à Nazareth, après le
retour d'Égypte, lorsque Jésus
grandissait et se fortifiait en
tant qu'homme, grâce aux soins
de Marie et de Joseph.

11/11/2023

On n’a aucune certitude sur la durée
du séjour de la Sainte Famille en
Égypte. La plupart des études
s’accordent sur un an ou deux. Saint
Mathieu, l’évangéliste qui relate ces



faits, se montre laconique, comme
souvent. Après la mort d’Hérode-
écrit-il-un ange du Seigneur apparut
en songe à Joseph en Égypte et lui dit:
«Lève-toi, prends l’enfant et sa mère,
et rentre en Israël; ils sont morts, ceux
qui en voulaient à la vie de
l’enfant»(Mt2, 19-20).

La réponse du Patriarche fut
immédiate, comme en d’autres
occasions, Joseph se leva, prit l’enfant
et sa mère, et se rendit en Israël (Mt 2,
21). Aucun doute, aucune hésitation.
Tout juste le temps nécessaire pour
rassembler les outils nécessaires à
son métier, le peu de biens dont il
disposait. Il prit certainement congé
des personnes auprès desquelles il
avait vécu durant ces derniers mois,
et entreprit les démarches pour leur
retour.

Les traditions coptes évoquent le
retour de la Sainte Famille par mer,
et non par voie terrestre. L’hypothèse



est probable. Tout péril étant écarté,
c’était le chemin le plus économique ,
et il était moins difficile que la route
des caravanes. Ils prirent
probablement place dans une des
nombreuses embarcations qui
sillonnaient le Nil depuis
Memphis(actuellement Le Caire)
jusqu’à Alexandrie, où ils durent
emprunter un de ces petits bateaux
qui, en quatre ou cinq jours,
longeaient la côte méditerranéenne
et accostaient à Ashkelon, Japha ou
Yamnia.

A peine débarqué, Joseph se
renseigna sur le nouveau roi de
Judée. C’était Archelaüs, fils
d’Hérode, presque aussi cruel que
son père, qui venait de faire
décapiter plusieurs milliers de ses
sujets dans le Temple même. Dans un
premier temps, l’époux de Marie
avait envisagé de s’installer à
Bethléem, où était né le Messie; mais
comme l’ange n’avait rien dit de



précis -il lui avait seulement dit de
rentrer en Israël-, il choisit de
s’installer dans un lieu qui ne serait
pas soumis à la juridiction du roi. Le
Seigneur l’encouragea dans cette
voie grâce à un ange: en apprenant
que Archelaüs régnait en Judée, il
craignit de s’y rendre; informé en
songe, il se rendit en Galilée (Mt 2, 22).
La prophétie de Michée avait
annoncé la naissance de Jésus à
Bethléem, mais d’autres oracles
désignaient Nazareth comme
l’endroit où le Messie grandirait et
parviendrait à l’âge adulte. Et il alla
vivre dans une ville appelée Nazareth
pour que s’accomplît ce qu’avaient dit
les prophètes: «Il sera appelé
nazaréen»(Mt 2, 23).

Le voyage de retour, en courtes
étapes, fut paisible et sans problème.
On peut imaginer l’émotion de la
Vierge et de son Époux quand en
traversant la plaine d’Esdraelon, une
fois en Galilée, ils redécouvrirent les



endroits familiers où ils avaient
passé leur enfance et leur
adolescence. A Nazareth ils
retrouvèrent des parents et des amis
étonnés de les voir revenir après de
si longs mois sans aucune nouvelle
d’eux. Les questions embarrassantes
dues à l’affection de ces personnes et
à leur légitime curiosité n’ont pas dû
manquer, questions auxquelles ils
ont sans doute répondu évasivement,
pour ne pas révéler la vérité sur
Jésus qu’eux seuls gardaient dans
leur cœur.

Ils allèrent habiter une petite
maison, une pauvre bâtisse appuyée
sur une nombreuses grottes de
Nazareth. Peut-être la trouvèrent-il
en mauvais état, inoccupée depuis si
longtemps, mais ils ne se plaignirent
pas: tout de suite ils se mirent au
travail. Joseph l’arrangea de son
mieux, Marie la nettoya avec soin,
peut-être aidée par Marie de
Cléophas, sa cousine, mère de



Jacques de Joseph, de Simon et de
Jude, et d’autres personnes de sa
famille.

Vie et travail retrouvèrent leur
rythme quotidien pour la Sainte
Famille, sans aucun évènement digne
d’être raconté. Saint Luc, qui à partir
de ce moment reprend son récit, dit
brièvement que l’enfant grandissait
en force et en sagesse, et la grâce de
Dieu était avec Lui( Lc 2, 40). La très
Sainte Vierge, comme toutes les
mères, suivait avec amour la
croissance humaine de son Fils et
Seigneur, pleine d’admiration pour la
façon d’agir de Dieu, si naturelle.
Joseph travaillait avec ardeur,
heureux de servir par son travail le
mystère de la Rédemption. C’était
une famille dans laquelle l’amour de
Dieu et d’autrui se confondait avec
les soins dont ils entouraient Jésus,
Verbe éternel du Père, qui apprenait
à parler avec des mots humains et à
aimer avec un cœur d’homme.



LA VOIX DU MAGISTÈRE

« Après la mort d’Hérode, au retour
de la Sainte Famille à Nazareth,
commence la longue période de la vie
cachée. Celle qui « a cru en
l’accomplissement de ce qui lui a été
dit de la part du Seigneur »(Lc 1, 45)
vit chaque jour le sens de ces paroles.
Quotidiennement auprès d’elle se
trouve le Fils à qui elle a donné le
nom de Jésus; donc quand elle
s’adresse à lui, elle l’appelle
certainement par ce nom, ce qui ne
devait étonner personne, c’était un
nom utilisé de longue date en Israël.
Toutefois, Marie sait que celui qui
porte le nom de Jésus a été appelé par
l’ange Fils du Très Haut (Lc 1, 32).
Marie sait qu’elle l’a conçu et lui a
donné le jour «sans connaître
d’homme», par l’œuvre du Saint
Esprit, avec le pouvoir du Très Haut
qui l’a couverte de son ombre (cfr. Lc
1, 35) comme la nuée voilait la
présence de Dieu au temps de Moïse



et des patriarches ( cfr. Ex 24, 16; 40,
34-35; 1 Rm 8, 10-12). Par conséquent
Marie sait que le Fils né d’une vierge
est justement ce «Saint» le «Fils de
Dieu», dont l’ange lui a parlé.

»Tout au long de la vie cachée de
Jésus dans la maison de Nazareth, la
vie de Marie est elle aussi cachée avec
le Christ en Dieu (cfr. Col 3, 3), dans la
foi. Car la foi est un contact avec le
mystère de Dieu. Constamment,
quotidiennement, Marie est en
contact avec le mystère ineffable de
Dieu qui s’est fait homme, mystère
qui dépasse tout ce qui a été révélé
dans l’Ancienne Alliance. Dès
l’Annonciation, l’esprit de la Vierge-
Mère a été introduit dans la
«nouveauté» radicale de la révélation
que Dieu fait de lui-même et elle a
pris conscience du mystère. Elle est
la première de ces «petits», dont
Jésus dira : « Père...tu as caché ces
choses aux sages et aux intelligents,
et tu les as révélées aux petits »(Mt



11, 25). Car nul ne connaît le Fils
sinon le Père »(Mt 11, 27).

»Comment Marie peut-elle donc «
connaître le Fils » ? Elle ne le connaît
certes pas comme le Père ;
cependant, elle est la première de
ceux à qui le Père « a voulu le révéler
»(cfr. Mt 11, 26-27 ; 1 Cor 2, 11). Mais,
si dès l’Annonciation le Fils lui a été
révélé, Lui que seul le Père connaît
pleinement, comme Celui qui
l’engendre dans l’éternel «
aujourd’hui»(Sal 2, 7), Marie sa Mère,
est en contact avec la vérité de son
Fils seulement dans la foi et par la
foi. Elle est donc bienheureuse ,
parce qu’ « elle a cru »et qu’elle croit
chaque jour au milieu de toutes les
épreuves et tous les problèmes de
l’enfance de Jésus, puis pendant les
années de sa vie cachée à Nazareth,
où il « leur était soumis »(Lc 2, 51) :
Soumis à Marie et aussi à Joseph,
puisque celui-ci lui tenait lieu de
père devant les hommes : d’où le fait



que le Fils de Marie était aussi
considéré par les gens comme « le fils
du charpentier »(Mt 13, 55).

»Ainsi la Mère de ce Fils, gardant la
mémoire de ce qui a été dit à
l’Annonciation et au début des
évènements suivants, porte en elle la
« nouveauté » radicale de la foi, le
commencement de la Nouvelle
Alliance. C’est là le commencement
de l’Évangile, c’est- à-dire de la bonne
et agréable nouvelle. Il n’est donc pas
difficile d’observer en ce
commencement une certaine peine du
cœur, rejoignant une sorte de « nuit
de la foi »-pour reprendre une
expression de Saint Jean de la Croix-,
comme un « voile » à travers lequel il
faut approcher l’ Invisible et vivre
dans l’intimité du mystère (cfr. La
montée du Carmel, II, chap.3, 4-6).
C’est de cette manière donc, que
Marie pendant de nombreuses
années demeura dans l’intimité du
mystère de son Fils et avança dans



son itinéraire de foi, au fur et à
mesure que Jésus « croissait en
sagesse ...et en grâce devant Dieu et
devant les hommes »(Lc 2, 48-52). La
prédilection que Dieu avait pour lui
se manifestait toujours plus aux yeux
des hommes. La première des
créatures humaines admises à la
découverte du Christ fut Marie qui
vivait avec Joseph dans la maison de
Nazareth.

Jean-Paul II (XXe siècle). Encyclique
Redemptoris Mater, 25-III-1987, n.17

*****

« Nazareth est l’école où l’on
commence à comprendre la vie de
Jésus, c’est l’école où l’on apprend à
connaître son Évangile. C’est ici que
l’on apprend à observer, à écouter, à
méditer, à pénétrer le sens profond
et mystérieux de cette manifestation
si simple, si humble, et si
enchanteresse du Fils de Dieu parmi
les hommes. Ici on apprend même ,



peut-être d’une manière presque
insensible, à imiter cette vie.

»C’est ici que nous est révélée la
méthode qui nous fera découvrir qui
est le Christ. Ici, on comprend
combien il est nécessaire de
connaître les lieux, les temps, les
coutumes, le langage, les pratiques
religieuses, en un mot tout ce dont
s’est servi Jésus pour se révéler au
monde. Ici tout parle, tout a un sens.

» Ici dans cette école, on comprend la
nécessité d’avoir une discipline
spirituelle, si l’on veut suivre
l’enseignement de l’Évangile et
devenir disciple du Christ. Oh,
comme nous voudrions redevenir
enfants et revenir à cette école de
Nazareth, humble, mais sublime !
Comme nous voudrions, près de
Marie, recommencer notre
apprentissage de la vraie science de
la vie et de la sagesse supérieure de
la vérité divine ! (…).



» Sa première leçon, c’est le silence.
Comme nous voudrions voir renaître
et se fortifier en nous l’amour du
silence, cette admirable et
indispensable condition de l’esprit
qui nous est si nécessaire, à nous qui
sommes assaillis par tant de bruit,
tant de tumulte, tant de cris dans
notre vie moderne, bruyante et
agitée à l’extrême. Silence de
Nazareth, enseigne-nous le
recueillement et l’intériorité,
apprends-nous à être toujours prêts à
écouter les bonnes inspirations et la
doctrine des vrais maîtres. Apprends-
nous la nécessité et la valeur de
l’étude assidue, de la méditation,
d’une vie intérieure intense, de la
prière personnelle que seul Dieu
peut voir.

» Une leçon de vie de famille nous est
également offerte. Que Nazareth
nous apprenne aussi la signification
de la famille, sa communion
d’amour, sa beauté simple et austère,



son caractère inviolable et sacré,
réalisons à quel point sa pédagogie
est douce et irremplaçable, et
combien sa fonction sur le plan
social est fondamentale et
incomparable.

»Enfin, nous recevons également ici
la leçon du travail. Nazareth, la
maison du fils de l’artisan : comme
on souhaite comprendre encore
mieux ici la loi austère mais
rédemptrice du travail humain et en
faire l’éloge qui convient, rétablir la
conscience de sa dignité, pour la
rendre évidente aux yeux de tous ;
rappeler ici, sous ce toit, que le
travail ne peut avoir une fin en soi,
que sa dignité et la liberté de
l’exercer proviennent non seulement
de motifs économiques, mais aussi
d’autres valeurs qui lui donnent
toute sa noblesse ».

Paul VI (XXe siècle). Allocution à
Nazareth, 5-I-1964



*****

LA VOIX DES PÈRES DE L’ÉGLISE

Il est bon de méditer les paroles qui
suivent : « Il grandissait en sagesse et
en grâce » (Lc 2, 40). Grandir en
sagesse et en grâce ne relève pas de
la nature divine : dès le
commencement, il avait tout, il ne lui
manquait rien. Mais il ne faut pas
non plus penser que , selon la nature
humaine,[Jésus] s’est fortifié
davantage ou qu’il a été plus rempli
de cet Esprit Saint qui habitait en lui,
puisque dès le premier instant il a
été rempli de grâce au maximum. En
effet, par l’union des deux natures,
immédiatement « il fut habité par la
plénitude de la divinité dans son
corps » (Col 2, 9), comme l’affirme le
saint Apôtre Paul.

Donc les mots : « Il grandissait en
sagesse et en grâce » (Lc 2,40)
montrent que dès le premier
moment où l’humanité a habité dans



la divinité, la plénitude de la grâce et
de la sagesse se manifestait et
resplendissait de plus en plus, en
accord avec son développement et sa
croissance corporelle ; il ne recevait
pas une grâce nouvelle ou une
sagesse surabondante, mais la
plénitude de la grâce et de la sagesse
se manifestait dans ses actions
glorieuses (…). cependant, il ne fallait
pas que sa sagesse fût manifeste
avant l’heure. Et comme selon l’ordre
de la nature, il faut attendre l’âge de
douze ans pour atteindre la
plénitude de la raison, Il a trouvé bon
d’y parvenir à douze ans ».

Saint Maxime le Confesseur (VIIe
siècle). Vie de Marie, n. 60 .

*****

« L’Enfant Jésus, qui est né
aujourd’hui pour nous, grandit en
sagesse, en âge et en grâce chez ceux
qui l’accueillent, mais inégalement.
Ce n’est pas pareil pour tous, il



s’adapte à la disponibilité et à la
capacité de chacun, et, dans la
mesure où il est accueilli, il se
montre comme un enfant, comme un
adolescent, ou comme un adulte. Il
est comme le raisin de la vigne : il n’a
pas toujours la même apparence, il
change selon les saisons ; il germe,
fleurit, devient un fruit, et donne du
vin.

»La vigne enferme déjà la promesse
dans le fruit encore trop peu mûr
pour faire du vin, mais elle attend la
saison propice. Toutefois, on ne peut
pas dire que la grappe est sans
intérêt. Faute de réjouir le palais, elle
réjouit l’odorat ; et dans l’attente de
la vendange, elle fortifie le cœur par
l’espérance. La foi sûre et ferme dans
la grâce attendue, est déjà une joie
pour qui sait patienter. Il en est ainsi
du raisin de Chypre : il promet le vin
qu’il n’est pas encore. Et par sa fleur,
(la fleur c’est l’espérance) il garantit
la grâce à venir. Quiconque adhère



pleinement par sa volonté à la loi du
Seigneur, et médite en elle nuit et
jour, grandit comme un arbre
robuste arrosé par l’eau vive et qui
donne du fruit en son temps ».

Saint Grégoire de Nysse ( IVe siècle).
Homélie II sur le Cantique des
cantiques (p.44, 802-804).

*****

LA VOIX DES SAINTS

« En racontant ces scènes dans son
Évangile, Saint Mathieu met
constamment en relief la fidélité de
Joseph, qui accomplit ce que Dieu lui
commande sans hésitation, même si
le sens de ces commandements peut
lui sembler obscur, ou le couper de
tout lien avec le reste des projets
divins (…).

»La foi de Joseph ne vacille pas, son
obéissance est toujours totale et
rapide. Pour mieux comprendre la



leçon qui nous est ici donnée par le
Saint Patriarche, il nous faut
considérer que sa foi est active, et
que sa docilité n’est pas l’obéissance
de celui qui se laisse emporter par les
évènements. La foi chrétienne
s’oppose totalement au conformisme,
au manque d’activité et au manque
d’énergie intérieurs.

»Joseph s’est abandonné sans réserve
entre les mains de Dieu, mais il n’a
jamais refusé de réfléchir sur les
évènements, et de la sorte il a pu
obtenir du Seigneur ce degré
d’intelligence des œuvres de Dieu,
qui est la vraie sagesse. De cette
façon, il a appris peu à peu que les
desseins surnaturels ont une
cohérence divine, qui est parfois en
contradiction avec les projets
humains.

»Dans les différentes circonstances
de sa vie, le Patriarche ne renonce
pas à penser et n’abandonne pas sa



responsabilité. Au contraire : il met
au service de la foi toute son
expérience humaine. Quand il
revient d’Égypte, apprenant
qu’Archelaüs régnait en Judée à la
place de son père Hérode, il craignit
de s’y rendre (Mt 2, 22). Il a appris à
évoluer à l’intérieur du plan divin et
pour confirmer que Dieu veut
précisément ce que lui-même
entrevoit, il reçoit l’information de se
rendre en Galilée.

»Telle fut la foi de Joseph : pleine,
confiante, totale, manifestée dans un
abandon efficace à la volonté de
Dieu, dans une obéissance
intelligente. Et avec la foi, la charité,
l’amour. Sa foi se fond dans l’
Amour : dans l’ amour de Dieu en
train d’accomplir les promesses
faites à Abraham, à Jacob, à Moïse ;
dans l’affection de l’époux envers
Marie, dans l’affection du père
envers Jésus. Foi et amour dans
l’espérance de la grande mission que



Dieu, en se servant aussi de lui -
charpentier de Galilée - était en train
de commencer dans le monde : la
rédemption des êtres humains. »

Saint Josémaria (XXe siècle). C’est le
Christ qui passe, n.42 ;

*****

LA VOIX DES POÈTES

L’Enfant infini grandit,

avec un charme et une grâce
surhumaine

il fait ses premiers pas en tenant la
main de celle qui éclipse Diane
l’immortelle ;

il la quitte en courant vers Joseph le
juste,

et se faisant des ailes des bras qui
aplanissent le monde, il vole vers le
nid de douceur du cœur tendre de
celui qu’il chérit…



Il se pend joyeux au cou tant aimé,

et se sentant protégé dans ses bras, il
approche sa jolie frimousse de l’autre
visage plein de gravité,

en répondant à ses douces caresses ;
quitte-t-il les bras de sa mère, et plein
d’une joie aimante

voyant que cette faveur plaît à
Joseph,

dans son gazouillis, il lui dit père !

Lui avec affection et amour paternel

lui répond fils ! Alors qu’il est le Fils
de Dieu ;

il tend son visage vers celui
d’écarlate et de neige,

et boit le souffle de ses roses.

Et l’enfant Dieu abandonne les seins
blancs si riches de leur nourriture



souveraine, sur ses pieds d’or il est
plus assuré,

et il marche sans que personne ne lui
donne la main ;

Il pleure s’il voit s’éloigner son cher
Joseph

et se réjouit à son retour ;

il l’étreint et lui dit plein de joie

« Père, donnez-nous notre pain de ce
jour... »

José de Valdivielso (XVIe-XVIIe
siècles). Vie, hauts faits et mort du
glorieux Patriarche Époux de Notre
Dame, Saint Joseph, chant XIX.

J.A. Loarte

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

https://opusdei.org/fr-ci/article/vie-de-marie-xi-retour-a-nazareth/


opusdei.org/fr-ci/article/vie-de-marie-xi-
retour-a-nazareth/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/vie-de-marie-xi-retour-a-nazareth/
https://opusdei.org/fr-ci/article/vie-de-marie-xi-retour-a-nazareth/

	Vie de Marie (XI) : Retour à Nazareth

