
opusdei.org

Une porte ouverte
sur le mystère : le
Symbole d’Athanase

Le Symbole d’Athanase, connu
aussi par ses premiers mots «
Quicumque vult », est un
résumé des vérités de foi sur la
Sainte Trinité et l’Incarnation.
Saint Josémaria avait l’habitude
de réciter et de méditer ce texte
le troisième dimanche de
chaque mois, en guise de
dévotion au Père, au Fils et au
Saint-Esprit.

01/06/2023



Audio à écouter : 

Le symbole de Saint Athanase, appelé
Quicumque – du nom de son premier
terme – est un symbole de foi
confessant la Trinité et l’union des
deux natures divine et humaine dans
le Christ.

Jésus sait que son heure de passer de
ce monde au Père est proche. Il est
dans la chambre haute, ses disciples
les plus proches sont réunis autour
de lui et ses paroles ont le goût doux-
amer des adieux. Il ne lui reste plus
beaucoup de temps à passer avec
eux, et dans son cœur il y a des
sentiments très forts : d’une part,
l’amour jusqu’au bout, qui le
conduira à rester dans la Sainte
Eucharistie et à verser la dernière
goutte de son sang sur la croix.
D’autre part, l’immense douleur de la



trahison de Judas et le fardeau de
porter tous les péchés du monde.

À ce moment précis, son regard
s’attarde sur chacun de ses apôtres. Il
connaît leur désir de faire le bien,
mais aussi leur faiblesse ; dans
quelques heures, il verra leur foi
vaciller, et il n’ignore pas qu’ils ont
encore beaucoup à comprendre du
trésor de la révélation. Aussi, lors de
ce dernier repas, il leur parle plus
clairement du mystère de sa vie
intime et leur annonce la venue du
Paraclet, qui éclairera leur
intelligence : « Si quelqu’un m’aime,
il gardera ma parole ; mon Père
l’aimera, nous viendrons vers lui et,
chez lui, nous nous ferons une
demeure […] Je vous parle ainsi, tant
que je demeure avec vous ; mais le
Défenseur, l’Esprit Saint que le Père
enverra en mon nom, lui, vous
enseignera tout, et il vous fera
souvenir de tout ce que je vous ai dit
» (Jn 14, 23.25-26).



Il est probable que saint Jean, comme
les dix autres, n’ait pas compris en
profondeur les paroles de son Maître
sur le Père et l’Esprit Saint, mais il
s’est rendu compte que personne
n’avait parlé ainsi auparavant et, des
années plus tard, il les a consignées
dans son Évangile, après les avoir
méditées et prêchées en de
nombreuses occasions. Il a saisi qu’il
s’agissait d’une porte ouverte sur le
mystère du Dieu Un et Trine.

Trouver la véritable Vie

« Le mystère de la Très Sainte Trinité
est le mystère central de la foi et de
la vie chrétienne » [1]. Jésus-Christ, le
Verbe incarné, a voulu nous le
révéler afin que, identifiés à sa
personne, nous, chrétiens,
apprenions à appeler Dieu Père et à
être attentifs aux inspirations de
l’Esprit Saint.

Par la vie sacramentelle, Dieu habite
au centre de notre âme en état de



grâce. Tout le cheminement spirituel
se résume dans la découverte
progressive de cette présence qui
nous soutient et nous comble. C’est
un chemin que chaque chrétien est
appelé à suivre tout au long de sa vie.
C’est ce que nous avons vu et appris
de l’expérience de tant de saints
hommes et femmes. Le pape
François a récemment déclaré : « Il y
a le Père, à qui j’adresse le Notre Père
; il y a le Fils qui m’a donné la
rédemption, la justification ; il y a
l’Esprit Saint qui habite en nous et
qui habite l’Église. Et il parle à nos
cœurs, parce que nous le trouvons
enfermé dans cette phrase de saint
Jean qui résume toute la révélation :
“Dieu est amour” (1 Jn 4, 8.16). […] Il
n’est pas facile de comprendre ce
mystère, mais il est possible de le
vivre »[2].

Saint Josémaria a cultivé une
dévotion progressive et profonde aux
trois personnes divines et, par son



exemple et sa prédication, il a voulu
la transmettre à ses enfants. Une fois,
en 1968, il leur a conseillé : « Aimez
la très sainte humanité de Jésus-
Christ ! Et de l’humanité du Christ,
nous passerons au Père, avec sa
toute-puissance et sa providence, et
au fruit de la Croix, qui est l’Esprit
Saint. Et nous ressentirons le besoin
de nous perdre dans cet amour pour
trouver la vraie Vie »[3].

L’itinéraire d’une dévotion

Le fondateur de l’Opus Dei, qui avait
reçu la foi chrétienne de ses parents,
a grandi au fil des ans dans l’amitié
avec chacune des personnes divines.
Enfant, il a appris à appeler Dieu
Père dans le Notre Père, et cette
filiation est devenue le fondement de
sa vie spirituelle. De plus, à des
moments précis, dans les années qui
ont suivi la fondation de l’Œuvre,
Dieu lui a donné de ressentir le sens
de la filiation divine avec une



intensité particulière — comme ce 16
octobre 1931, au milieu de la rue,
dans un tramway. À partir de
l’automne 1932 également, il devient
de plus en plus attentif aux motions
du Paraclet, grâce au conseil « Soyez
l’ami de l’Esprit Saint. Ne parlez pas,
écoutez-le », reçu de son confesseur.
Très tôt, il s’est efforcé de lire
l’Évangile comme l’un de ses
personnages, afin de connaître la
très sainte humanité de Jésus-Christ,
et sa vie était centrée sur
l’Eucharistie.

Cette dévotion, qui s’est renforcée au
cours de sa vie, s’est manifestée dans
les situations les plus ordinaires. Le
bienheureux Alvaro del Portillo s’en
souvient : « Ceux qui ont vécu à ses
côtés savent très bien à quel point
cette dévotion était enracinée dans sa
vie. C’est ainsi que j’ai découvert
comment gagner aux tombolas qu’il
organisait : c’est un souvenir naïf et
familial des premières années de ma



vocation. De temps en temps, il
apportait aux réunions quelque
chose qui nous faisait passer un bon
moment, par exemple un paquet de
bonbons. Dans ces occasions,
lorsqu’il y avait quelque chose qui
sortait de l’ordinaire, le Père
organisait une tombola, qui
consistait à deviner le numéro
auquel il avait pensé. Je me suis vite
rendu compte que c’était toujours
trois, ou un multiple de trois, car
même dans ces moments de repos, se
manifestait son amour pour la Sainte
Trinité »[4].

Le livre Chemin compte 999 points.
Lors d’une audience avec le pape
saint Paul VI, celui-ci lui demanda la
raison de ce nombre. Saint Josémaria
lui répondit que c’était par amour
pour la Sainte Trinité. Pour la
première édition de cet ouvrage, il fit
dessiner une couverture originale
composée d’une série de silhouettes



du chiffre neuf, formant une
colonne.

Lors de la construction de Villa
Tevere, siège de l’Œuvre, il voulut
que l’oratoire dans lequel il célébrait
d’habitude la messe soit dédié à la
Trinité. Le retable est un haut-relief
en marbre blanc avec une
représentation de la Sainte Trinité,
entourée d’anges en adoration : Dieu
le Père créateur tient le monde dans
ses mains avec une croix ; à côté de
lui, l’Esprit Saint, également sous
forme humaine, tient une flamme ;
au centre, il y a une sculpture en
ivoire de Dieu le Fils sur la Croix,
entre deux groupes d’angelots. La
scène est couronnée par une
inscription : Deo Patri creatori, Deo
Filio redemptori, Deo Spiritui
sanctificatori.

Il aimait faire des actes de foi,
d’espérance et d’amour adressés au
Père, au Fils et au Saint-Esprit. En



1971, par exemple, il remercia le
Seigneur de l’avoir poussé à
comprendre chaque jour plus
profondément la présence et l’action
de la Trinité dans la sainte Messe. Et
dans ses dernières années, dans sa
prédication — comme c’est le cas
dans l’homélie « Vers la sainteté » —
ou dans les rencontres qu’il a eues
avec de nombreuses personnes, il a
suggéré de suivre l’itinéraire
spirituel par lequel Dieu avait voulu
le conduire, un chemin de
contemplation dans la vie ordinaire :
« Notre cœur a besoin alors de
distinguer et d’adorer chacune des
Personnes divines. L’âme fait en
quelque sorte une découverte dans la
vie surnaturelle, comme une
créature qui ouvre peu à peu les
yeux à l’existence. Et elle amorce un
dialogue d’amour avec le Père, avec
le Fils et avec l’Esprit Saint »[5].

Son amour était aussi le fruit de son
étude et de son approfondissement



de la doctrine catholique. Il relisait
souvent le traité théologique De
Trinitate. Lors d’une rencontre avec
ses filles à Rome le 27 mars 1972, la
veille de l’anniversaire de son
ordination sacerdotale, il leur dit : «
Je lis constamment des livres de
théologie, parce que je suis
amoureux de la Trinité, j’aime
considérer l’unité de la Trinité de
Dieu ; parfois j’ai un peu de lumière,
mais la plupart du temps ce sont des
ombres ; et je suis très heureux des
ombres, parce que Dieu serait très
petit si je pouvais le comprendre »[6].
Il a affirmé, comme le Père nous le
rappelle souvent, que Dieu est si
grand qu’il ne tient pas dans notre
tête, mais dans notre cœur : « Et
quand […] ils vous diront qu’ils ne
comprennent pas la trinité et l’unité,
vous répondrez que je ne la
comprends pas non plus, mais que je
l’aime et que je la vénère. Si je
comprenais la grandeur de Dieu, si
Dieu pouvait tenir dans cette pauvre



tête, mon Dieu serait tout petit…, et
pourtant il tient — il veut tenir —
dans mon cœur, il tient dans les
immenses profondeurs de mon âme,
qui est immortelle »[7].

Une tradition séculaire

Animé du désir de favoriser cet
amour chez les membres de l’Œuvre,
saint Josémaria a établi une série de
coutumes qui les aident à
approfondir les mystères centraux de
la foi. Toutes ces coutumes
répondent à une tradition séculaire
de la liturgie et du patrimoine
spirituel de l’Église.

Il proposa, entre autres, que les 
Preces qu’ils récitent
quotidiennement commencent par
un acte de louange, d’adoration et
d’action de grâce à la Sainte Trinité
(Merci à toi, Seigneur Dieu ; merci à
toi, / Seule et vraie Trinité, / Dieu
unique et suprême, / Unité une et
sainte). Des années plus tard, en

https://opusdei.org/fr/article/les-preces-de-lopus-dei/


1959, il pensa qu’il serait utile que les
trois jours précédant la fête de la
Très Sainte Trinité, le Trisagion
angélique soit récité ou chanté dans
tous les centres de l’Œuvre. Et que le
troisième dimanche de chaque mois,
le symbole d’Athanase soit récité,
avant ou après la prière du matin,
comme expression de la foi et de la
louange au Dieu Trinité, et il
recommandait à chacun de méditer
spécialement ce jour-là sur les
paroles qu’il contenait. Avec une
grande conviction, il disait à un
groupe de fidèles de l’Opus Dei, en
1971, à propos de ce symbole : «
Apprenez-le, il est si beau ! »[8]

Le symbole d’Athanase

« Au cours des premiers siècles,
l’Église a cherché à formuler plus
explicitement sa foi trinitaire tant
pour approfondir sa propre
intelligence de la foi que pour la
défendre contre des erreurs qui la



déformaient. Ce fut l’œuvre des
Conciles anciens, aidés par le travail
théologique des Pères de l’Église et
soutenus par le sens de la foi du
peuple chrétien »[9].

Le symbole d’Athanase, également
connu par ses premiers mots
«Quicumque vult», est un symbole ou
un ensemble de vérités de la foi, qui
a été considéré tout au long de
l’histoire de l’Église comme l’un des
principaux exposés dogmatiques de
la foi chrétienne et le plus important
en ce qui concerne les deux mystères
centraux de la vérité révélée : la
Trinité et l’Incarnation.

Il est connu sous ce nom parce qu’il a
été attribué à tort pendant plusieurs
siècles à saint Athanase (295-373),
évêque d’Alexandrie en Égypte et
défenseur de la foi contre l’hérésie
d’Arius. D’autres ont pensé que la
paternité en revenait au pape
Anastase Ier (399-402).



Ce résumé didactique de la doctrine
chrétienne jouissait d’une grande
autorité dans l’Église latine et son
usage s’est rapidement répandu dans
tous les rites de l’Occident. Au Moyen
Âge, il était assimilé au Credo même
du concile de Nicée. Dans la liturgie
de l’Église occidentale, il était récité
lors de l’office divin du dimanche.
Dans le rite ambrosien, en revanche,
il était utilisé comme hymne dans
l’office des lectures, à la place du Te
Deum, le dimanche de la Trinité. Son
usage liturgique s’est poursuivi au
XXe siècle : dans l’office des
chanoines, le Quicumque, jusqu’à la
réforme de Pie XII (1956), était récité
le dimanche. La liturgie des heures
actuelle ne prévoit pas sa récitation.

Si l’on exclut la paternité de saint
Athanase, ainsi que celle du pape
Anastase, sa rédaction a été attribuée
à une série de Pères de l’Église —
saint Hilaire, saint Ambroise, saint
Nicétas, Honorat d’Arles, saint



Vincent de Lérins, saint Fulgence,
saint Césaire d’Arles et saint
Venantius Fortunatus — située entre
les années 350 et 601. Aujourd’hui,
l’opinion quasi unanime est qu’il faut
le dater entre 430 et 500.

La plupart des spécialistes
soutiennent qu’il a d’abord été écrit
en latin, puis traduit en grec, c’est-à-
dire qu’il est né dans la sphère latine
occidentale de l’Église, et non en
Orient comme on le pensait
auparavant. Son origine semble se
situer en Gaule, dans le sud de la
France, dans la région d’Arles.

Au-delà de l’introduction et de la
conclusion, qui insistent toutes deux
sur la nécessité pour le salut de
professer la foi exprimée dans le
symbole, le Quicumque se compose
de deux parties clairement
différenciées : la première partie
expose la foi catholique autour du
mystère du Dieu Un et Trine ; la



seconde partie présente la double
nature dans l’unique personne
divine de Jésus-Christ. Ces deux axes
de notre foi sont pleinement
développés dans ce credo.

Les paroles qui rappellent la
nécessité de la foi pour le salut font
écho à celles du chapitre 3 de
l’Évangile de Jean : « Dieu a envoyé
son Fils dans le monde, non pas pour
juger le monde, mais pour que, par
lui, le monde soit sauvé. Celui qui
croit en lui échappe au Jugement ;
celui qui ne croit pas est déjà jugé, du
fait qu’il n’a pas cru au nom du Fils
unique de Dieu » (Jn 3, 17-18). Elles
sont donc un appel à adhérer aux
vérités explicitées dans les différents
symboles de la foi élaborés par le
magistère ecclésiastique, tout en
reconnaissant la terrible possibilité
qu’a l’homme de se fermer au
bonheur éternel que Dieu lui offre en
le rejetant.



Un si grand profit

« Apprends à louer le Père, le Fils et
le Saint- Esprit. Apprends en
particulier cette forme de dévotion à
la Très Sainte Trinité »[10]. La
coutume de réciter le symbole
d’Athanase a pour but d’aider les
fidèles à mûrir progressivement dans
cette dévotion. Bien que nous ne
puissions jamais saisir pleinement
une vérité qui dépasse de loin notre
entendement, c’est une occasion de
connaître Dieu toujours plus et
toujours mieux. De cette manière,
elle nous renouvelle et nous fortifie
également dans la vertu théologique
de la foi, et nous amène à
approfondir notre compréhension du
dogme. Sainte Thérèse d’Avila
raconte dans son autobiographie
comment, en méditant sur ce
symbole, elle a reçu des grâces
spéciales pour pénétrer ce mystère :
« Une fois, alors que je priais avec le 
Quicumque vult, il me fut donné de



comprendre qu’il n’y avait qu’un seul
Dieu et trois personnes avec une telle
clarté que j’en fus à la fois étonnée et
consolée. Ce fut pour moi un si grand
profit de connaître davantage la
grandeur de Dieu et ses merveilles
»[11]. C’est un exemple de la manière
dont le fait de vivre certaines
coutumes pieuses peut conduire à les
comprendre, même si parfois il
semble que l’on n’en tire que peu
d’avantages.

En renouvelant notre profession de
foi en la Trinité, nous reconnaissons
l’amour divin, nous en remercions
Dieu et nous y répondons ; nous
sommes à nouveau éblouis par la
merveille d’un Dieu qui a voulu que
nous soyons ses enfants. Nous
affirmons non seulement la vérité
sur la Trinité, sur Jésus-Christ — 
perfectus Deus, perfectus homo —[12],
Dieu parfait et homme parfait, et sur
l’Église, mais aussi notre véritable
identité.



En outre, la reconnaissance de notre
foi commune nous amène à nous
sentir plus unis à l’ensemble du
peuple de Dieu dans sa mission de
garder intact le dépôt reçu. Nous ne
prions pas seuls, mais unis aux
chrétiens d’aujourd’hui, à ceux qui
nous ont précédés et à ceux qui
viendront au cours des siècles. Enfin,
en récitant ce symbole, nous
actualisons notre mission d’apôtres,
appelés à communiquer à tous les
hommes — comme les douze
premiers — le salut que le Christ
nous a invités à accueillir par son
incarnation : « Allez ! De toutes les
nations faites des disciples : baptisez-
les au nom du Père, et du Fils, et du
Saint-Esprit » (Mt 28, 19).

[1][1] Catéchisme de l’Église
Catholique, n° 261.



[2] Pape François, Angélus, 30 mai
2021

[3] Saint Josémaria, cité dans les 
Articles du Postulateur, p. 175.

[4]Entretien sur le fondateur de l’Opus
Dei, Álvaro del Portillo, Rialp, 1992,
pp. 153-154.

[5][5] Amis de Dieu, n° 306.

[6] Saint Josémaria, notes prises lors
d’une réunion.

[7] Saint Josémaria, notes prises lors
d’une réunion de famille, 9 février
1975.

[8] Saint Josémaria, notes prises lors
d’une réunion de famille.

[9]Catéchisme de l’Église Catholique, n°
250.

[10]Forge, n° 296.



[11] Sainte Thérèse de Jésus, Vie, c. 39,
25.

[12]Symbole d’Athanase, n° 30 (DH 76).

Prague, Eglise de Saint Thomas.
Peinture de Karel Škréta (1610 -
1674).

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/une-porte-
ouverte-sur-le-mystere-le-symbole-

dathanase/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/une-porte-ouverte-sur-le-mystere-le-symbole-dathanase/
https://opusdei.org/fr-ci/article/une-porte-ouverte-sur-le-mystere-le-symbole-dathanase/
https://opusdei.org/fr-ci/article/une-porte-ouverte-sur-le-mystere-le-symbole-dathanase/
https://opusdei.org/fr-ci/article/une-porte-ouverte-sur-le-mystere-le-symbole-dathanase/

	Une porte ouverte sur le mystère : le Symbole d’Athanase

