
opusdei.org

Une personnalité qui
s’identifie à celle du
Christ

Comment la personnalité
influence-t-elle la vie
quotidienne ? Comment une
personne peut-elle changer ?
Quel rôle la grâce joue-t-elle ?

03/06/2019

Pourquoi ai-je réagi de telle façon ?
Pourquoi suis-je comme je suis ?
Pourrais-je changer ? Autant de
questions que nous nous posons
parfois, ou que nous pouvons nous



poser au sujet des autres : Pourquoi
celui-là a ce caractère ? Essayons de
les approfondir, en regardant notre
objectif : ressembler de plus en plus à
Jésus-Christ, en le laissant agir dans
notre vie.

Ce processus concerne toutes les
dimensions de la personne qui, tout
en se divinisant, garde ses traits
authentiquement humains, en les
élevant selon la vocation chrétienne.
Jésus-Christ est vrai Dieu et vrai
homme : perfectus Deus, perfectus
homo. Nous contemplons en lui la
réalisation achevée de l’être humain,
l’homme lui-même. « Le Christ
Rédempteur révèle pleinement
l’homme à lui-même. Telle est, si l’on
peut s’exprimer ainsi, la dimension
humaine du mystère de la
Rédemption. Dans cette dimension,
l’homme retrouve la grandeur, la
dignité et la valeur propre de son
humanité. [1] »



La vie nouvelle que nous avons reçue
au baptême est appelée à grandir
jusqu’à ce que nous parvenions tous
ensemble, à ne faire plus qu’un
dans la foi et la connaissance du
Fils de Dieu, et à constituer cet
Homme parfait, dans la force de
l’âge, qui réalise la plénitude du
Christ [2].

Bien que l’élément divin et
surnaturel soit le plus décisif dans la
sainteté personnelle, celui qui unit et
harmonise toutes les facettes de
l’homme, nous ne pouvons pas
oublier que l’élément humain est lui
aussi intrinsèque et nécessaire. Dieu
veut que nous soyons très
humains, si nous acceptons de
nous considérer comme ses
enfants. Que notre tête touche le
ciel, mais que nos pieds soient bien
assurés sur la terre. Le prix pour
vivre en chrétien ne consiste pas à
cesser d’être des hommes ou à
renoncer à l’effort pour acquérir



ces vertus que certains possèdent,
même sans connaître le Christ. Le
prix de chaque chrétien, c’est le
Sang rédempteur de Notre
Seigneur qui veut — j’y insiste —
que nous soyons très humains et
très divins, et appliqués à l’imiter
chaque jour, lui qui est perfectus
Deus, perfectus homo [3].

La tâche de former notre caractère

L’action de la grâce dans les âmes va
de pair avec le développement de
leur maturité humaine, le
perfectionnement de leur caractère.
C’est pourquoi, tout en cultivant les
vertus surnaturelles, le chrétien qui
recherche la sainteté fera en sorte
d’acquérir les habitus, les modes
d’agir et de penser qui traduisent
chez quelqu’un la maturité et
l’équilibre. Il agira animé non
seulement d’un simple désir de
perfection mais de celui de refléter la
vie du Christ. C’est pourquoi saint



Josémaria invite à faire un examen
personnel : — Mon enfant : où est le
Christ que les âmes cherchent en
toi ? Dans ton orgueil ? Dans tes
désirs de t’imposer aux autres ?
Dans ces mesquineries de ton
caractère que tu ne veux pas
éliminer ? Dans cet entêtement ?...
Le Christ se trouve-t-il là ? — Non,
non et non ! Sa réponse nous livre
la clé pour entreprendre cette
tâche : — D’accord, tu dois avoir
une personnalité, mais la tienne
doit tendre à s’identifier à celle du
Christ [4].

Deux facteurs interviennent dans la
formation de la personnalité de
chacun. D’abord l’hérédité, connue
aussi comme tempérament, qui se
manifeste dès la naissance ; et
ensuite toute une série de traits qui
s’acquièrent par le biais de
l’éducation, des décisions
personnelles, des rapports avec les
autres et avec Dieu, et de bien



d’autres facteurs, même
inconsistants en apparence.

Aussi existe-t-il différents types de
personnalité ou de caractère —
extraverti ou timide, fougueux ou
réservé, insouciant ou appréhensif,
etc. — qui s’expriment dans le
travail, les relations personnelles ou
la réaction face aux événements
quotidiens.

Tous ces éléments ont une influence
dans la vie morale, car ils facilitent la
croissance de certaines vertus, ou, si
la volonté de les maîtriser vient à
manquer, l’apparition de défauts.
Ainsi, une personnalité
entreprenante peut aider à cultiver
l’ardeur au travail, à condition
d’avoir un minimum de discipline
pour éviter le défaut de l’inconstance
et de l’activisme.

Dieu compte sur notre personnalité
pour nous conduire sur le chemin de
la sainteté. La façon d’être de chacun



est comme un terrain fertile à
cultiver : il suffit d’enlever, avec
patience et joie, les pierres et les
mauvaises herbes qui empêchent la
grâce d’agir, pour qu’il commence à 
donner du fruit, l’un cent, l’autre
soixante, l’autre trente [5].

Chacun peut faire valoir les talents
qu’il a reçus des mains de Dieu s’il se
laisse transformer par l’action de
l’Esprit Saint, en se forgeant une
personnalité qui soit un reflet du
visage du Christ, sans que cet effort
fasse disparaître ses accents
personnels, aussi différents que le
sont entre eux les saints du
paradis, dont chacun a ses traits
personnels et singuliers [6].

Bien que nous devions affermir et
polir notre personnalité pour qu’elle
corresponde à un style chrétien, nous
ne pouvons pas penser que l’idéal
serait de devenir une sorte de 
surhomme. En réalité, le modèle sera



toujours Jésus-Christ, qui possède
une nature humaine égale à la nôtre,
mais parfaite dans sa normalité et
élevée par la grâce.

Il va sans dire que nous trouvons un
exemple excellent en la très Sainte
Vierge Marie : chez elle l’humain et…
la normalité atteignent leur
plénitude. L’humilité proverbiale et
la simplicité de Marie, peut-être ses
qualités les plus appréciées dans la
tradition chrétienne, en même temps
que sa proximité, son affection et sa
tendresse pour tous ses enfants, —
des vertus d’une bonne mère de
famille —, sont la meilleure
confirmation de ce fait : la perfection
d’une créature — Dieu seul est au-
dessus de vous ! [7]— si pleinement
humaine, si merveilleusement
femme : la Dame, par excellence !

Maturité humaine et surnaturelle

Le mot « maturité » signifie en
premier lieu être mûr, à point, et



s’applique par extension à la
plénitude de l’être. Il implique aussi
l’accomplissement de ses devoirs.
C’est pourquoi nous pouvons trouver
son meilleur paradigme dans la vie
du Seigneur. La contempler dans les
Évangiles pour voir l’attitude du
Christ envers les gens, sa force d’âme
face à sa souffrance, la
détermination avec laquelle il a
entrepris la mission reçue du Père,
autant de signes de la maturité.

En même temps, notre foi intègre
toutes les valeurs nobles qui existent
dans les différentes cultures. D’où
l’intérêt de reprendre, en les
purifiant, les traits classiques de la
maturité humaine. C’est une tâche
qui a été réalisée tout au long de
l’histoire de la spiritualité
chrétienne, dans une mesure plus ou
moins importante et de façon plus ou
moins explicite.



Par exemple, le monde classique
gréco-romain, que les Pères de
l’Église ont su christianiser avec tant
d’à propos, a placé spécialement
l’idéal de la maturité humaine dans
la sagesse et la prudence, comprises
selon plusieurs nuances. Les
philosophes et les théologiens
chrétiens de l’époque ont enrichi
cette approche, en soulignant la
prééminence des vertus théologales,
en particulier de la charité en
laquelle se noue la perfection [8],
selon saint Paul, car elle donne leur
forme aux autres vertus.

Actuellement, les études sur la
maturité humaine ont été complétées
grâce aux différentes perspectives
qu’offrent les sciences modernes.
Leurs conclusions sont utiles dans la
mesure où elles partent d’une vision
de l’homme ouverte au message
chrétien.



Ainsi, certains distinguent trois
domaines fondamentaux dans la
maturité : intellectuel, émotif et
social. Voici quelques traits
significatifs de la maturité
intellectuelle : une image adéquate
de soi (proximité entre ce que l’on
croit être et ce que l’on est
réellement, avec une influence
décisive de la sincérité avec soi-
même) ; une philosophie correcte de
la vie ; l’établissement de buts et de
fins clairs, mais avec des horizons
ouverts et sans limites (en largueur,
profondeur et intensité) ; un
ensemble harmonieux de valeurs ;
des certitudes éthico-morales claires ;
un réalisme sain face au monde
personnel et à celui des autres ; la
capacité d’analyser sereinement les
problèmes et d’y réfléchir ; la
créativité et l’initiative, etc.

Sans chercher à être exhaustif, nous
pouvons signaler comme traits de la
maturité émotive : réagir de façon



proportionnée aux événements de la
vie, sans se laisser abattre par l’échec
ni perdre le réalisme dans le succès ;
savoir aimer, être généreux et se
donner aux autres ; l’assurance et la
fermeté dans les décisions et les
engagements ; la sérénité et la
capacité de se surpasser devant les
défis et les difficultés ; l’optimisme, la
joie, la sympathie et la bonne
humeur.

Finalement, comme une partie de la
maturité sociale nous pouvons
retenir : l’affection sincère pour les
autres et le désir de découvrir et de
soulager leurs besoins ; la
compréhension de la diversité
d’opinions, de valeurs ou de traits
culturels, sans préjugé ; la capacité
critique et l’indépendance face à la
culture dominante, à
l’environnement et le milieu
personnels, aux groupes de pression
ou les modes ; le naturel dans le
comportement qui amène à agir sans



tomber dans les
conventionnalismes ; la capacité
d’écoute et de compréhension ; la
facilité pour collaborer avec autrui.

Une voie vers la maturité

Il serait possible de résumer tous ces
traits en disant que la personne mûre
est capable de se donner un projet
élevé, clair et harmonieux, pour sa
vie et qu’elle possède les dispositions
positives nécessaires pour le réaliser
avec facilité.

Dans tous les cas, la maturité vient
comme résultat d’un processus qui
s’étale dans le temps et passe par
différents moments et étapes. Elle se
développe d’ordinaire
graduellement, encore que certains
événements puissent intervenir dans
l’histoire personnelle qui permettent
de faire de grand pas en avant : par
exemple, la venue dans le monde
d’un premier enfant qui constitue
pour certains un jalon, en prenant



conscience d’une nouvelle
responsabilité ; ou bien quelqu’un
qui, ayant connu de gros soucis
financiers, apprend à reconsidérer ce
qui est vraiment important dans la
vie ; etc.

La force transformatrice de la grâce
se rend présente sur la voie vers la
maturité. Il suffit d’avoir un aperçu
général des saintes et des saints les
plus connus pour déceler aussitôt
chez eux des idéaux élevés, de
convictions fermes, l’humilité — qui
est la meilleure idée de soi-même —,
une créativité et une initiative
débordantes, un potentiel qui se
traduit dans les faits par se donner et
aimer, un optimisme contagieux, une
ouverture — une ardeur apostolique,
en définitive — efficace et
universelle.

Nous en trouvons un exemple clair
dans la vie de saint Josémaria qui,
dès sa jeunesse, sentait que la grâce



avait agi en lui pour consolider une
personnalité mûre. Il remarquait en
lui, au milieu des difficultés, une
stabilité d’esprit peu commune : Je
crois que le Seigneur a mis dans mon
âme une autre caractéristique, la
paix : être en paix et répandre la paix,
si j’en juge par les personnes que je
fréquente ou que je dirige [9]. Les
mots d’un psaume pourraient lui être
appliqués en toute justice : Super
senes intelexi quia mandata tua
quæsivi [10] ; j’ai un meilleur
discernement que les anciens parce
que j’observe tes commandements. Il
n’en reste pas moins que,
d’ordinaire, la maturité s’acquiert
avec le temps, en passant par des
échecs et des succès qui s’intègrent
dans l’horizon de la providence
divine.

Compter sur la grâce et sur le
temps



S’il est possible d’indiquer à quel
moment une personne est arrivée à
l’étape de la maturité, la tâche de
travailler notre manière d’être nous
accompagne tout au long de notre
parcours terrestre.

La connaissance de soi et
l’acceptation de notre caractère nous
apportent la paix pour ne pas nous
décourager dans cet effort, sans que
cela implique de céder au
conformisme. Il s’agit plutôt de
reconnaître que l’héroïsme de la
sainteté n’exige pas la possession
d’une personnalité parfaite ni
l’aspiration à une manière d’être
idéalisée, et reconnaître aussi que la
sainteté requiert chaque jour une
lutte patiente, capable d’accepter ses
erreurs et de demander pardon.

Les biographies authentiques des
héros chrétiens ressemblent à nos
vies : ils luttaient et gagnaient,
puis luttaient et perdaient. Et



alors, pleins de repentir, ils
repartaient pour le combat [11]. Le
Seigneur compte sur un effort
prolongé dans le temps pour polir
notre manière d’être. Par exemple,
un commentaire que quelqu’un a fait
à la servante de Dieu Dora del Hoyo,
vers la fin de sa vie, est assez
significatif : « Dora : Comme tu as
changée ! (Qui t’a vu et qui te voit !)
Tu es devenue tout autre ! Elle rit :
car elle savait très bien de quoi je
parlais » [12]. Elle lui avait fait voir
comment, avec le temps, son
caractère était devenu plus équilibré,
avec une meilleure maîtrise de ses
mouvements de colère.

Dans cette entreprise, nous comptons
toujours sur l’aide du Seigneur et les
soins maternels de sainte Marie : « 
La Sainte Vierge fait précisément ceci
en nous, elle nous aide à grandir
humainement et dans la foi, à être
forts et à ne pas céder à la tentation
d’être hommes et chrétiens de façon



superficielle, mais à vivre de façon
responsable, à tendre toujours plus
vers le haut. [13] »

Les autres éditoriaux de cette série
abordent les différents éléments qui
font partie de la formation du
caractère, ainsi que certains traits
clés de la maturité chrétienne. Ils
sont l’occasion de contempler
l’édifice que l’Esprit Saint, avec la
collaboration active de chacun,
cherche à bâtir à l’intérieur de notre
âme et de considérer les
caractéristiques des fondations, ce
qu’il faut faire pour garantir que la
structure soi ferme et pour traiter
d’éventuelles fissures. Quel défi si
enthousiasmant que celui de forger
une personnalité qui soit une claire
image de Jésus-Christ !

J.Sesé



[1]. Saint Jean Paul II, Litt. enc. 
Redemptor hominis, 4 mars 1979, n°
10.

[2]. Ep 4, 13.

[3]. Amis de Dieu, n° 75.

[4]. Forge, n° 468.

[5]. Mt 13, 8.

[6]. Chemin, n° 947.

[7]. Ibid., n° 496.

[8]. Col, 3, 14.

[9]. Cahiers n° 1095, cité par Andrés
Vazquez de Prada, Le fondateur de
l’Opus Dei, vol. I, Le Laurier, p. 561.

[10]. Ps 118 (Vg).

[11]. Quand le Christ passe, n° 76.

[12]. Souvenir de Rosalía López
Martínez, cité par Javier Medina, Una



luz encendida. Dora del Hoyo,
Palabra, Madrid 2012, p. 115.

[13]. Pape François, Homélie devant
le tableau de Sancta Maria Salus
Populi Romani, 6 mai 2013.

Javier Sesé

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/une-
personnalite-qui-sidentifie-a-celle-du-

christ/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/une-personnalite-qui-sidentifie-a-celle-du-christ/
https://opusdei.org/fr-ci/article/une-personnalite-qui-sidentifie-a-celle-du-christ/
https://opusdei.org/fr-ci/article/une-personnalite-qui-sidentifie-a-celle-du-christ/
https://opusdei.org/fr-ci/article/une-personnalite-qui-sidentifie-a-celle-du-christ/

	Une personnalité qui s’identifie à celle du Christ

