
opusdei.org

Un Dieu qui laisse
faire ? Le mal et la
souffrance

Pourquoi le mal existe-t-il ?
Quel est le sens de la
souffrance ? Pourquoi Dieu
permet-il le mal ? Telles sont les
questions que tout le monde se
pose à un moment ou à un
autre de sa vie. Cela se rapporte
à l’un des grands mystères de
l’homme.

10/12/2018



L’existence du mal dans le monde,
spécialement sous ses formes les plus
aiguës et difficiles à comprendre, est
une des causes les plus fréquentes de
l’abandon de la foi. Devant des
événements qui semblent clairement
injustes et dépourvus de sens, face
auxquels nous nous sentons
impuissants, la question se pose
naturellement de savoir comment
Dieu peut les permettre. Pourquoi le
Seigneur, bon et tout-puissant en lui-
même, permet-il que de tels maux
arrivent ? Pourquoi des gens simples,
déjà alourdis par le poids de la vie,
doivent endurer le drame d’une
tragédie inattendue, telle une
catastrophe naturelle ? Pourquoi
Dieu n’intervient-il pas ? Voilà des
questions que nous ne posons pas au
monde, pas plus qu’à nos semblables,
mais à Dieu, parce que nous le
confessons comme Créateur et
Seigneur du monde [1].



Dans une certaine mesure, ces
questions dépassent les limites de la
Révélation et pénètrent dans le
mystère même de Dieu ; en fin de
compte, dans la création rien
n’échappe à la sagesse et à la volonté
de Dieu. De même que nous
n’arrivons pas à embrasser sa bonté
infinie, ainsi nous ne pouvons pas
non plus sonder complètement ses
desseins. C’est pourquoi la meilleure
attitude face au mal et à la
souffrance est souvent celle d’un
abandon en Dieu empreint de
confiance, car il en sait et peut
toujours plus.

Cela dit, il est naturel que nous
essayions d’éclaircir l’obscur mystère
du mal, afin que l’expérience de la
vie n’éteigne pas notre foi, mais
qu’elle continue d’être, précisément
dans les moments difficiles, la
lumière qui éclaire notre chemin, "
une lampe sur mes pas " (Ps 119,
105).



Le mal vient de la liberté créée

Dieu n’a pas créé un monde fermé,
auquel lui seul aurait accès. Il ne l’a
pas non plus créé parfait. Il l’a fait
ouvert à de nombreuses possibilités
et perfectible. Il a créé les hommes et
les femmes pour qu’ils l’habitent et le
complètent par leur génie. Il nous a
fait de nous des êtres intelligents et
libres et nous a laissé l’espace
nécessaire pour développer nos
talents. En ce sens, Dieu nous met à
l’épreuve en nous appelant à
l’existence : il nous charge d’une
tâche consistant à faire le bien selon
nos possibilités, ce qui cause souvent
de la fatigue. « Pendant mon voyage,
faites de bonnes affaires » (Lc 19, 13).
Comme dans cette parabole si bien
connue de Jésus, les talents ne
doivent pas être enfouis ni cachés :
chacun est appelé à faire fructifier sa
vie, à développer les biens reçus. Or,
souvent nous ne le faisons pas, voire
nous faisons le contraire, nous visons



volontairement de mauvaises choses
et nous les réalisons : très souvent,
nous nous rendons coupables.

L’humanité l’a été dès le début,
depuis l’acte qui est la racine de tous
les maux. Tout ce qui existe de
mauvais dans le monde découle d’un
mauvais usage de la liberté, de notre
capacité à détruire les œuvres de
Dieu en nous-mêmes, chez les autres
et dans la nature. Ce faisant, nous
nous coupons de Dieu, notre cœur
s’obscurcit, jusqu’à faire un enfer de
notre vie et de la vie des autres. Tel
est le vrai mal, celui que nous devons
craindre le plus : le péché. C’est de lui
que, d’une manière ou d’une autre,
procèdent les autres maux.

La souffrance comme épreuve ou
comme purification

Mais alors, le mal-il est toujours le
fruit direct de la faute ? Il faut
d’abord clarifier la nature du mal. En
soi, le mal n’est que l’autre face du



bien, celle qu’offre la réalité lorsque
le bien manque, lorsque je ne suis
pas tel que je devrais être et que ce
qui devrait être présent ne l’est pas.
Le mal est privation, il n’a pas
d’entité positive, il n’est que
négativité et a besoin de s’accrocher
au bien pour exister [2]. Nous
souffrons en faisant l’expérience de
l’absence du bien. Il va sans dire que
la faute, la nôtre comme celle
d’autrui, cause toujours un
dommage ; cependant, souffrir d’un
mal ne signifie pas toujours être
coupable.

Dans la Sainte Écriture le livre de Job
traite le problème en profondeur. Le
Seigneur lui a envoyé des malheurs à
Job. Ses amis veulent le persuader
qu’ils sont la conséquence de ses
péchés, de son injustice. Même si
c’est souvent le cas, tout délit
méritant sa peine, ce qui semble
logique selon l’ordre humain comme
dans l’ordre divin, le cas de Job nous



montre que les justes et les innocents
peuvent souffrir eux aussi. Se
référant à ce livre saint, saint Jean
Paul II a écrit ceci : « S’il est vrai que
la souffrance a un sens comme
punition lorsqu’elle est liée à la faute,
il n’est pas vrai au contraire que
toute souffrance soit une
conséquence de la faute et ait un
caractère de punition. [3] » De facto,
pour Job sa souffrance a supposé une
épreuve pour sa foi, épreuve dont il
est sorti plus fort. Parfois, Dieu nous
met à l’épreuve, mais il nous donne
toujours sa grâce pour vaincre et il
cherche la manière de nous faire
grandir dans l’amour, puisque tel est
le sens ultime du bien.

D’autres fois, la souffrance a un sens
de purification. Il en a été ainsi pour
Israël au temps de Moïse, alors que le
peuple était versatile et capricieux.
Dieu l’a purifié au moyen d’un long
voyage à travers le désert pour le
former jusqu’à ce qu’il soit capable



d’entrer dans la terre promise et de
reconnaître la fidélité de Dieu à sa
parole. Souvent, dans la Providence
divine, la souffrance acquiert une
valeur équivalente, purificatrice.
Certaines personnes, absorbées dans
les tracas de la vie, ne se posent pas
les questions décisives tant qu’une
maladie, un revers financier ou
familial ne les amène pas à se poser
des questions de fond.
Fréquemment, un changement se
produit, une conversion ou une
amélioration, ou une ouverture aux
besoins du prochain. Alors la
souffrance est aussi une pédagogie
de Dieu : il veut que l’homme ne se
perde pas ni ne se dissipe dans les
délices du chemin ou dans les
ambitions mondaines. Par
conséquent, même si la vie de
chacun connaît sa dose de mal, avec
laquelle la Providence divine compte,
ce mal se révèle en dernière instance
bénéfique pour l’homme.



La souffrance dans la nature

Sous cet éclairage, la souffrance
naturelle, présente et comme inscrite
dans notre environnement créé
trouve aussi un sens : la fatigue,
compagne de l’effort pour apprendre
et progresser, la caducité des êtres
qui vieillissent et meurent, l’absence
d’harmonie des phénomènes
naturels (qui s’imposent en
démolissant l’ordre de la création).
Des souffrances inévitables, bien
présentes dans la nature, que nous
ne dominons ni ne contrôlons.

Parfois, ce sont de maux nécessaires
pour l’existence d’autres biens. Saint
Thomas propose, par exemple,
l’exemple du lion qui ne peut pas
subsister sans chasser l’âne ou un
autre animal [4]. Or, fréquemment,
les biens découlant des événements
tragiques de la nature restent cachés
à nos yeux. Il n’est pas facile de
comprendre pourquoi Dieu les



permet, ou pourquoi il a créé un
univers comportant la destruction et
dont nous pourrions parfois penser
qu’il n’est pas gouverné par la Bonté
et par l’Amour. Nous pouvons
éventuellement le comprendre en
considérant qu’en règle générale la
destruction entraînée par les
phénomènes naturels se rapporte,
selon le dessein créateur, à notre
liberté et à notre capacité de rejeter
Dieu.

Notre habitat, qui nous émerveille si
souvent par sa beauté, le monde
physique, peut aussi devenir un lieu
horrible, de la même façon que notre
cœur, fait pour aimer Dieu et avoir le
ciel en lui, peut devenir un lieu triste
et obscur : s’il se laisse aller aux
mauvaises graines semées par le
diable. Si bien que lorsque nous
contemplons une nature déchaînée
provoquant des destructions sans
ménagement sans une ombre de
justice, nous devons penser que le



Seigneur nous y présente la figure
d’un monde où il ne peut pas régner
et d’un cœur qui rejette l’amour et la
justice. Le lien profond entre la
création et l’homme, établi pour qu’il
le garde (cf. Gn 2, 15) apparaît aussi
dans ce désordre.

Comme les hommes, « la création
tout entière gémit, elle passe par les
douleurs d’un enfantement qui dure
encore » (Rm 8, 22), car elle participe
du projet créateur et rédempteur de
Dieu. Elle aussi « a gardé l’espérance
d’être libérée de l’esclavage de la
dégradation et de connaître la liberté
de la gloire donnée aux enfants de
Dieu » (Rm 8, 21)

La souffrance rédemptrice

Néanmoins, ce qui éclaire le mieux le
sens du mal, c’est la Croix de Jésus et
avec elle, la Résurrection. Sa croix
nous dit que la souffrance peut être
signe et preuve d’amour. Qui plus
est, qu’elle peut être la voie pour la



destruction du péché. Car c’est sur la
Croix de Jésus que Dieu a lavé les
péchés du monde. Le péché ne
résiste pas, il ne peut résister à
l’amour qui s’abaisse et s’humilie
pour le bien du pécheur. Comme le
dit un personnage fameux de
Dostoïevski, « l’humilité de l’amour
est une force terrible, la plus forte de
toutes, à laquelle rien ne ressemble » 
[5].

Sur la Croix, la souffrance de Jésus
est rédemptrice parce que son amour
pour le Père et pour les hommes ne
recule pas devant le rejet et
l’injustice humaines. Il a donné sa vie
pour les pécheurs et les a servis par
le don total de lui-même. C’est ainsi
que la Croix est devenue source de
vie pour tous.

Nos souffrances aussi peuvent être
rédemptrices, si elles sont fruit de
l’amour ou si elles deviennent
amour. Car alors elles participent de



la Croix du Christ. Comme saint
Josémaria l’enseignait, la souffrance
est source de vie : de vie intérieure et
de grâce pour nous et pour les autres
[6]. En réalité, ce n’est pas la
souffrance en tant que telle qui
rachète mais la charité qui l’anime.

Sur un plan purement humain,
l’amour est capable de modeler la
vie : une maman ne s’épargne aucun
effort pour le bonheur de ses enfants,
un frère se sacrifice pour un de ses
frères dans le besoin, le soldat met en
danger sa vie pour son peloton. Ce
sont des exemples qui restent dans la
mémoire et honorent leurs
protagonistes. Si l’amour est motivé
par la foi et fondé sur elle, alors il
devient divin, en plus d’être quelque
chose de beau : participant de la
Croix, il est un canal pour la grâce
qui procède du Christ. Là le mal se
transforme en bien, par l’action de
l’Esprit Saint, don de la Croix de
Jésus.



Le dernier atout

Nous pourrions ajouter une
considération conclusive à tout ce
que nous avons déjà dit pour
expliquer le sens du mal. Bien que le
mal soit présent dans la vie de
l’homme sur cette terre, Dieu garde
toujours un dernier atout, il est le
dernier joueur en ce qui concerne la
vie de chacun. Dieu nous aime, nous
apprécie, c’est pourquoi il se réserve
ce dernier atout, qui est l’espérance
du monde : son amour créateur est
tout-puissant, un amour qui se
manifeste aussi dans la résurrection
de Jésus-Christ.

Aussi grands et incompréhensibles
que les drames de la vie puissent
être, plus grand encore est le pouvoir
créateur et re-créateur de Dieu. La
vie étant le temps de l’épreuve, une
fois arrivée à son terme commence
ce qui est définitif. Ce monde est
passager. Il en est de lui comme de la



répétition d’un concert : un des
musiciens a peut-être oublié son
instrument, un autre n’a pas bien
travaillé la partition, cependant
qu’un troisième joue faux. C’est pour
cette raison que des répétions sont
prévues. C’est le temps d’affiner,
d’harmoniser les instruments, de
s’adapter au chef d’orchestre.
Finalement, le grand jour arrive,
alors que tout est déjà fin prêt, et le
concert est donné dans une salle
fastueuse, dans la jubilation et
l’émotion générales.

La vie du Christ nous montre non
seulement l’amour de Dieu mais
aussi son pouvoir, celui de réparer
largement tout ce qui ne correspond
pas à la justice, toutes les occasions
où Dieu semble absent, là où il a
permis au mal et à la souffrance
d’aller au-delà de ce que nous
pouvions comprendre. Jésus aussi a
fait l’expérience de l’abandon (cf. Mc
15, 34), il l’a enduré avec amour et, à



la Croix, a succédé la gloire éternelle.
Le dernier livre de l’Écriture,
l’Apocalypse, parle d’un Dieu qui «
essuiera toute larme » (Ap 21, 4)
parce qu’il fait toutes choses
nouvelles (cf. Ap 21, 5) et sera source
d’un bonheur surabondant.

Comment aider ceux qui
souffrent ?

Nous nous sentons souvent
impuissants devant la souffrance
d’autrui. Nous sommes réduits au
rôle du bon samaritain (cf. Lc 10,
25-37) : offrir notre affection,
écouter, entourer, c’est-à-dire ne pas
passer outre. Certaines toiles de
maître donnent le même visage aux
deux personnages, le bon samaritain
et le voyageur assailli. Ce qui peut
être interprété en ce sens que le
Christ guérit, tout en étant lui-même
celui qui est guéri. Chacun de nous
est ou peut être le bon samaritain qui
panse les blessures d’un autre. Nous



sommes alors le Christ. Or, il arrive
que nous aussi nous avons besoin
d’être soignés, car quelque chose
nous a blessé, un visage sévère, une
réponse abrupte, un ami qui nous a
laissé tomber, et nous sommes guéris
par un bon samaritain qui peut être
le Christ lui-même si nous avons
recours à lui dans la prière ; ou
quelqu’un de proche qui devient le
Christ en nous écoutant. Nous, nous
sommes le Christ pour les autres,
parce que chacun de nous est l’image
et la ressemblance de Dieu.

La souffrance sera toujours un
mystère, mais un mystère qui, grâce
à l’action salvifique de notre
Seigneur, peut nous ouvrir aux
autres. « Il y a partout des enfants
abandonnés, ou bien parce qu’ils ont
été abandonnés à la naissance, ou
bien parce que la vie les a
abandonnés — la famille, les parents
— et ils ne sentent pas l’affection de
la famille. C’est pourquoi la famille



est si importante. Défendez la
famille ! Défendez-la toujours.
Partout il y a, non seulement des
enfants abandonnés, mais aussi des
personnes âgées abandonnées, qui
sont là sans que personne ne les
visite, sans personne qui les aime…
Comment sortir de cette expérience
négative d’abandon, de manque
d’amour ? Il y a un seul remède pour
sortir de ces expériences : faire ce
que moi je n’ai pas reçu. Si vous
n’avez pas reçu de compréhension,
soyez compréhensifs avec les autres ;
si vous n’avez pas reçu d’amour,
aimez les autres. Si vous avez senti la
douleur de la solitude, approchez-
vous de ceux qui sont seuls. La chair
se soigne avec la chair ! Et Dieu s’est
fait chair pour nous soigner. Nous
aussi faisons de même avec les
autres [7] »

Nombreux sont ceux qui ont senti la
caresse de Dieu, justement aux
moments les plus difficiles : les



lépreux grâce à sainte Teresa de
Calcutta, les tuberculeux que saint
Josémaria réconfortait
matériellement et spirituellement, les
mourants traités avec respect et
amour par saint Camille de Lellis.
Tout cela nous dévoile quelque chose
du mystère de la présence de la
souffrance dans l’existence
humaine : des moments où la
dimension spirituelle de la personne
peut se déployer avec force, à
condition qu’elle se laisse saisir par
la grâce du Seigneur, en dignifiant
jusqu’aux situations les plus
extrêmes.

Antonio Ducay

[1]. Cf. Saint Jean Paul II, Lettre ap. 
Salvifici doloris, n° 9.



[2]. Cf. J. Ratzinger, Dios y el mundo,
Creer y vivir en nuestra época, Plaza
y Janes, Barcelona, 2005, p. 120.

[3]. Saint Jean Paul II, Lettre ap. 
Salvifici doloris, n° 11.

[4]. Cf. Saint Thomas d’Aquin, Somme
Théologique, I, q. 48, a. 2, ad 1.

[5]. Les frères Karamazov, Le livre de
poche, 1994.

[6]. Cf. Saint Josémaria, Chemin de
Croix, XIIe station.

[7]. Pape François, Discours au stade
Kerasani de Nairobi, 27 novembre
2015.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/un-dieu-qui-
laisse-faire-le-mal-et-la-souffrance/

(27/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/un-dieu-qui-laisse-faire-le-mal-et-la-souffrance/
https://opusdei.org/fr-ci/article/un-dieu-qui-laisse-faire-le-mal-et-la-souffrance/
https://opusdei.org/fr-ci/article/un-dieu-qui-laisse-faire-le-mal-et-la-souffrance/

	Un Dieu qui laisse faire ? Le mal et la souffrance

