
opusdei.org

Travail et repos

L'appel divin au travail inclut le
besoin de repos. Comme il
ressort du récit de la création,
"l'alternance entre travail et
repos, propre à la nature
humaine, est voulue par Dieu
lui-même ».

01/07/2019

« L’homme doit imiter Dieu lorsqu’il
travaille comme lorsqu’il se repose,
étant donné que Dieu lui-même a
voulu lui présenter son œuvre
créatrice sous la forme du travail et
sous celle du repos » [1].



Ces mots de Jean Paul II se réfèrent
au récit de la Création, premier «
évangile du travail » [2]. Après avoir
rapporté comment Dieu, pendant six
jours, donne l’existence au ciel, à la
terre et à leur ornementation,
l’auteur sacré conclut : Au septième
jour Dieu avait terminé tout
l’ouvrage qu’il avait fait et, le
septième jour, il chôma, après tout
l’ouvrage qu’il avait fait. Dieu
bénit le septième jour et le
sanctifia, car il avait chômé après
tout son ouvrage de création [3].

Depuis lors, il revient à l’homme de
perfectionner cette œuvre divine par
son travail [4], sans oublier que lui
aussi est une créature, fruit de
l’amour de Dieu et appelé à l’union
définitive avec lui. Le repos du
septième jour, que Dieu sanctifie, a
pour l’homme une profonde
signification : en plus d’un besoin,
c’est un temps approprié pour
reconnaître Dieu comme auteur et



Seigneur de la Création, et une
anticipation de la joie et du repos
définitifs à la Résurrection.

Une vie, qui se déroulerait toute
plongée dans les efforts du travail,
sans considérer le fondement d’où
tout procède et la finalité vers
laquelle tout doit tendre, « risquerait
de faire oublier que Dieu est le
Créateur de qui tout dépend » [5] et
vers lequel tout est orienté.

Tout faire pour la gloire de Dieu —
l’unité de vie —, c’est vivre sur un
fondement solide et ayant conscience
de la fin surnaturelle, c’est se reposer
sur la filiation divine au milieu du
travail et convertir le repos en
service de Dieu et des autres. Dans
l’Œuvre, tout est moyen de sainteté :
le travail et le repos ; la vie de piété
et les rapports affectueux avec tous ;
la joie et la douleur. En un mot, il y a
une possibilité de sanctification dans
chaque minute de notre vie : en tout



nous devons aimer et accomplir la
Volonté de Dieu [6]

Bien situer le travail et le repos

Le travail est un don de Dieu et la
création elle-même est déjà un appel 
[7] : le fait que Dieu appelle une
créature libre à l’existence, qu’il la
crée par amour, comporte
implicitement la vocation à y
répondre. Le travail est un domaine
où se rencontrent la liberté créatrice
de Dieu et la liberté de l’homme, un
lieu de réponse et, par conséquent,
un lieu de prière toute d’action et de
contemplation. Voyant la main de
Dieu en toute chose, et spécialement
chez les autres hommes et en elle-
même, la créature s’efforce de tout
porter à cette perfection voulue par
Dieu cherchant ainsi sa propre
plénitude.

L’invitation divine à travailler sort
tout droit du cœur d’un Père qui
souhaite compter sur la collaboration



de ses enfants. L’effort qu’entraîne
cette tâche doit être un effort
humble, filial, une réponse pleine
d’amour et non une initiative
autonome à la recherche de sa
propre gloire.

On pourrait appliquer au travail
cette image de Saint Josémaria, où un
petit garçon s’approche d’un groupe
de pêcheurs qui tiraient de l’eau un
filet, avec une énorme force : il
attrapa la corde, la saisit de ses
petites mains et se mit à tirer avec
une maladresse évidente. Ces
rudes pêcheurs, nullement
raffinés, durent sentir leur cœur
s’émouvoir et ils laissèrent le petit
collaborer ; ils ne l’écartèrent pas,
bien qu’il les gênât plutôt [8].

Dieu connaît bien ses créatures. Tout
en nous invitant à collaborer avec
lui, il sait que notre nature est fragile
et friable. L’appel divin à travailler
comporte la nécessité du repos.



Comme il ressort du récit de la
création, «l’alternance du travail et
du repos, inscrite dans la nature
humaine, est voulue par Dieu lui-
même» [9].

Cette nécessité naît, en premier lieu,
de nos limites physiques. Surestimer
ses propres forces ou bien, avoir un
esprit de sacrifice mal compris
pourraient donner lieu à des dégâts
de santé dont Dieu ne veut pas et qui,
à la longue, conditionneraient notre
disponibilité pour le servir.
Cependant, à un certain moment, le
Seigneur peut nous demander une
plus grande dépense, des situations
exigeant un détachement héroïque, y
compris de la propre santé, pour
accomplir sa Volonté.

Don Álvaro, sortant dans la rue, alors
qu’il avait quarante degrés de fièvre,
pour chercher des moyens financiers
à l’époque où on construisait les
bâtiments de Villa Tevere, est un



exemple de cet amour sans
conditions.

Mais, pour la même raison — servir
Dieu —, il est bon de consacrer le
temps nécessaire au repos, comme
Saint Josémaria nous l’a signalé à de
multiples reprises. Il me semble,
pour cela, opportun de vous
rappeler la convenance du repos.
Si la maladie arrivait, nous
l’accueillerions avec joie, comme
venant de la main de Dieu ; mais
nous ne pouvons pas la provoquer
par notre imprudence : nous
sommes des hommes et avons
besoin de refaire les forces de
notre corps [10].

Ce serait dommage que, alors que
nous aurions la possibilité de nous
reposer, nos forces s’amenuisent par
manque de repos. Sachant que nous
appartenons à Dieu et non à nous-
mêmes, nous avons la responsabilité
de prendre soin de notre santé, d’être



en condition de rendre à Dieu toute
la gloire.

Le repos est aussi un besoin spirituel
—, « chose sacrée, puisqu’il permet à
l’homme de se soustraire au cycle des
tâches terrestres, qui est parfois bien
trop absorbant, et de reprendre
conscience du fait que tout est
l’œuvre de Dieu » [11].

Sortir des sollicitations exigeantes —
délais, projets, risques, incertitudes
— que comporte le travail
professionnel, facilite le calme
nécessaire pour redimensionner son
existence et ses propres tâches.
Savoir se détacher périodiquement
de ces appels suppose, parfois, un
acte d’abandon dans le Seigneur, et
contribue à relativiser l’importance
matérielle de ce que nous faisons, «
bien persuadés que les victoires du
genre humain sont un signe de la
grandeur divine et une conséquence
de son dessein ineffable » [12].



Nous travaillons par fidélité, par
amour, pour que Dieu puisse se
servir — car il a voulu s’en servir —
de notre don, sans nous en attribuer
l’efficacité : ni celui qui plante n’est
quelque chose, ni celui qui arrose,
mais celui qui donne la croissance :
Dieu [13]. L’interruption de notre
tâche habituelle aide à mieux
apprécier la disproportion entre
notre apport personnel et les fruits
de sainteté et d’apostolat qu’elle
porte.

Si nous sommes objectifs, avec cette
objectivité qu’accordent la foi et la
fréquentation du Seigneur, nous
verrons que l’effort que nous
fournissons dans le travail est lui
aussi un don de Dieu qui nous
soutient, nous guide et nous pousse.
Puisque le travail professionnel —
dans un laboratoire, à l’usine, à
l’atelier, aux champs, dans le foyer
familial — est l’axe de la sainteté et
l’activité qui dans une certaine



mesure structure notre existence, il
ne doit pas absorber d’autres facettes
également importantes.

« Si donc, après six jours de travail —
déjà réduits en réalité à cinq pour
beaucoup —, l’homme cherche un
temps pour se détendre et pour
mieux s’occuper des autres aspects
de sa vie, cela répond à un besoin
authentique, en harmonie avec la
perspective du message évangélique
» [14]. Consacrer du temps à la
famille et aux amis ; l’employer à
améliorer sa formation et sa culture
et à fréquenter plus calmement le
Seigneur, voilà aussi d’excellentes
occasions de rechercher sa sainteté,
car ainsi «les préoccupations et les
tâches quotidiennes peuvent
retrouver leur juste dimension : les
choses matérielles pour lesquelles
nous nous agitons laissent place aux
valeurs de l’esprit ; les personnes
avec lesquelles nous vivons
reprennent leur vrai visage» [15].



Le repos répond aussi, par
conséquent, au besoin de veiller, de
prendre un temps d’arrêt pour
redresser le cap afin de mettre Dieu
au cœur de tout et de le découvrir
chez les autres. Les Rencontres
annuelles, une promenade en
famille, les moments de prière, les
réunions de famille, les
récollections…, chacun de ces
exemples, à sa manière, est en
harmonie avec ce besoin et comporte
des notes essentielles de ce que se
reposer avec bon sens veut dire.

Refaire les forces du corps et de
l’esprit : un changement d’activité —
le repos ne consiste pas à ne rien
faire —, qui aide à prendre du recul
par rapport aux soucis quotidiens et
à les situer dans leur contexte exact.

Ceci est particulièrement important
dans des milieux où une
compétitivité démesurée, poussée
souvent par un désir de gloire



humaine, tend à absorber une telle
quantité de temps et d’énergie qu’elle
rend difficile de s’occuper d’autres
obligations. L’agir de Dieu est le
modèle de l’agir humain. Si Dieu a «
repris haleine » le septième jour,
l’homme doit aussi « chômer » et
laisser les autres, surtout les pauvres,
« reprendre souffle » [16].

« Dans cette perspective, le repos des
dimanches et des jours de fête revêt
une dimension « prophétique »,
puisqu’il affirme non seulement le
primat absolu de Dieu, mais aussi le
primat et la dignité de la personne
qui l’emporte sur les exigences de la
vie sociale et économique, en
quelque sorte par anticipation des «
cieux nouveaux » et de la « terre
nouvelle », où la libération de
l’esclavage des besoins sera
définitive et totale. Bref, le jour du
Seigneur devient aussi, de la manière
la plus authentique, le jour de
l’homme » [17].



Anticipation de la Résurrection

Avec la plénitude de la Révélation,
dans le Christ, le travail et le repos
atteignent une compréhension plus
plénière, insérés dans la dimension
salvifique : le repos comme
anticipation de la Résurrection
éclaire la fatigue liée au travail en
tant qu’union à la Croix du Christ.

« Mon Père agit toujours… (Jn 5, 17) ;
il agit par sa puissance créatrice, en
soutenant dans l’existence le monde
qu’il a appelé du néant à l’être, et il
agit par sa puissance salvifique dans
les cœurs des hommes qu’il a
destinés dès le commencement au 
repos (He 4, 1 ; 9-16) en union avec
lui, dans la maison du Père (Jn 14, 2) »
[18].

De même que, chez le Christ, Croix et
Résurrection constituent une unité
inséparable, bien qu’il s’agisse de
deux événements historiques
successifs, pareillement le travail et



le repos doivent s’intégrer dans une
unité vitale. C’est pourquoi, par delà
leur succession dans le temps et le
changement d’occupation que
comporte le repos par rapport au
travail, on se repose dans le Seigneur,
on se repose dans la filiation divine.

Cette nouvelle perspective introduit
le repos à côté du travail, comme une
tâche filiale, sans enlever au travail
ce qu’il a d’effort et de fatigue. Ce qui
est exclu c’est un autre genre de
fatigue, bien différente, qui naît de
l’orgueil de chercher comme but
suprême dans le travail la propre
affirmation, ou des motifs humains.
Cette fatigue, Dieu n’en veut pas : En
vain tu avances ton lever, tu
retardes ton coucher, mangeant le
pain des douleurs [19].

Reposez-vous, mes enfants, sur la
filiation divine. Dieu est un Père,
plein de tendresse, d’amour infini.
Appelez-le Père très souvent, et



dites-lui — seul à seul — que vous
l’aimez, que vous l’aimez
beaucoup : que vous ressentez
l’orgueil et la force d’être ses
enfants [20].

Cette force d’être enfants de Dieu
conduit à un travail plus sacrifié, à
une plus grande abnégation, jusqu’à
étreindre la Croix de chaque jour
avec la force de l’Esprit Saint, pour y
accomplir la Volonté de Dieu, sans
défaillir ; elle permet de travailler
sans relâche, parce que la fatigue du
travail devient rédemptrice. Alors, il
vaut la peine de s’engager avec
toutes ses énergie dans la tâche,
parce que non seulement on cueille
des fruits matériels mais on porte le
monde au Christ.

Lorsqu’on travaille avec ses
dispositions-là, par delà l’effort
humain de faire fructifier les talents,
vient le fruit surnaturel de la paix et
la joie : C'est bien, serviteur bon et



fidèle, en peu de choses tu as été
fidèle, sur beaucoup je t'établirai ;
entre dans la joie de ton seigneur
[21], et la fécondité apostolique :
C’est bien, bon serviteur ; puisque
tu t’es montré fidèle en très peu de
chose, reçois autorité sur dix villes
[22].

Par conséquent, le travail « ne peut
se limiter à la seule mise en œuvre
des forces humaines dans l’action
extérieure : il doit laisser un espace
intérieur dans lequel l’homme, en
devenant toujours davantage ce qu’il
doit être selon la volonté de Dieu, se
prépare au « repos » que le Seigneur
réserve à ses serviteurs et amis » 
[23].

Lors de l’épisode de la
Transfiguration, on dit que six jours
après avoir annoncé sa Passion et sa
mort, Jésus prend avec lui Pierre,
Jacques, et Jean son frère, et les
emmène, à l’écart, sur une haute



montagne. Et il fut transfiguré
devant eux [24]. Saint Thomas,
commentant ce passage, fait le lien
entre le septième jour où Dieu s’est
reposé de l’œuvre créatrice et le
septième jour — six jours après —
où le Seigneur s’est manifesté à ses
disciples pour leur donner un avant-
goût de sa Résurrection glorieuse,
pour qu’ils lèvent les yeux sans se
limiter à une vision purement
terrestre [25]. Les trois disciples,
dans l’admiration devant cette gloire,
devant la fin à laquelle ils sont
appelés, expriment la joie de se
reposer dans le Seigneur et avec le
Seigneur : il est heureux que nous
soyons ici ; si tu le veux, je vais
faire ici trois tentes [26] — affirme
Pierre —, vivant par avance la joie et
la paix du Ciel. Ce moment n’allait
pas se perpétuer encore. Cependant,
la lumière et la paix du Thabor
seront une force pour persévérer sur
ce chemin qui, passant par la Croix,
mène à la Résurrection.



Nous aussi nous trouvons notre
repos dans l’abandon filial : la paix et
la sérénité de qui sait que, derrière la
fatigue, les difficultés et les soucis
propres à notre condition terrestre, il
y a un Père éternel et tout-puissant,
qui nous soutient. Travailler avec
vision surnaturelle évite des
préoccupations inutiles et des
troubles inféconds et vivifie
n’importe quelle tâche grâce au désir
de voir définitivement le visage du
Christ.

Sanctifier le repos, et spécialement le
dimanche — modèle du repos
chrétien qui célèbre la Résurrection
du Seigneur —, aide à découvrir le
sens de l’éternité et contribue à
rénover l’espérance : « le dimanche
représente le jour vraiment unique
qui suivra le temps actuel, le jour
infini qui ne connaîtra ni soir ni
matin, le siècle impérissable qui ne
pourra pas vieillir ; le dimanche est
l’annonce constante de la vie sans



fin, qui ranime l’espérance des
chrétiens et les encourage sur leur
route » [27].

Sanctifier le repos et les loisirs

Les premiers chrétiens vivaient leur
foi dans un milieu hédoniste et
païen. Dès le début, ils se sont rendu
compte qu’on ne peut pas concilier la
suite du Christ et certaines façons de 
se reposer et de s’amuser qui
pervertissent et déshumanisent.

Saint Augustin, parlant de spectacles
de ce genre, disait dans une homélie :
« Refuse d’y aller, en réprimant dans
ton cœur la concupiscence
temporelle, et tiens-toi dans une
attitude forte et persévérante » [28].
Il n’est pas étrange que des
manifestations bruyantes de cette
indigence spirituelle se répètent de
nos jours, dans des milieux 
néopaïens.



Il est nécessaire de discerner « parmi
les moyens de se cultiver et les
divertissements offerts par la société,
ceux qui s’accordent le mieux avec
une vie conforme aux préceptes de
l’Évangile » [29].

Il ne s’agit pas de rester dans un
milieu fermé. Il est nécessaire de se
mettre en marche, avec initiative,
avec courage, avec un vrai amour
des âmes, si bien que chacun de nous
s’efforce de transmettre dans les
milieux sociaux le sens et la joie
chrétiens du repos. Comme don
Álvaro nous le rappelait, il y a une
tâche importante pour chacun dans
la création de lieux de vacance où
règne une atmosphère chrétienne
dans les relations sociales, dans les
divertissements, dans l’emploi du
temps libre [30].

Jésus, Marie et Joseph nous montrent
qu’il y a dans la vie familiale du
temps pour le repos et pour la fête : 



ils se rendaient chaque année à
Jérusalem pour la fête de la Pâque
[31]. La famille, espace spirituel, est
une école pour apprendre à se
reposer en pensant aux autres. Il
convient pour cela de bien
programmer les vacances,
d’employer les temps de repos pour
être avec les enfants, pour bien les
connaître et dialoguer avec eux, pour
jouer avec les plus petits…

Il faut apprendre à passer de bons
moments en famille, sans tomber
dans la solution facile de laisser les
plus jeunes devant le poste de
télévision ou naviguant sur Internet.
Dans ce sens, faire une sélection des
programmes de télévision les plus
intéressants pour les voir avec les
enfants, ou apprendre à se servir de
l’ordinateur avec sobriété, sachant à
tout moment dans quel but il est
utilisé — principalement comme
outil de travail —, voilà des tâches



qui ont acquis de nos jours une
grande importance.

L’Évangile de saint Luc montre aussi
comment l’Enfant Jésus, poussé par
l’Esprit Saint, profite de la montée à
Jérusalem lors de la fête de Pâque
pour éclairer les hommes : tous ceux
qui l’entendaient étaient stupéfaits
de son intelligence et de ses
réponses [32].

Le repos n’est pas une interruption
de la tâche apostolique. Bien au
contraire, il ouvre de nouvelles
possibilités, de nouvelles occasions
d’approfondir l’amitié et de
connaître de nouvelles personnes et
de nouveaux milieux où apporter la
lumière du Christ. Le Concile Vatican
II encourage tous les chrétiens à
s’occuper de cette tâche : à collaborer
« aux manifestations et aux actions
culturelles collectives qui sont de
leur temps, qu’ils les humanisent et



les imprègnent d’esprit chrétien » 
[33].

L’Église a besoin de personnes qui
interviennent, avec une mentalité
laïque, dans ce nouveau champ de la 
nouvelle évangélisation. Il est urgent
de rechristianiser les fêtes et les
coutumes populaires. — Il est
urgent d’éviter que les spectacles
publics ne connaissent que cette
alternative : la mièvrerie ou le
paganisme. Demande au Seigneur
que des gens s’attellent à cette
tâche urgente que nous pourrions
appeler « l’apostolat des loisirs »
[34].

F. J. López Díaz

C. Ruiz Montoya

[1]. Jean Paul II, Litt. enc. Laborem
exercens, 14 septembre 1981, n° 25.



[2]. Ibid.

[3]. Gn 2, 2-3.

[4]. Cf. Catéchisme de l’Église
Catholique, n° 307.

[5]. Jean Paul II, Litt. apost. Dies
Domini, 31 mai 1998, n° 65.

[6]. Saint Josémaria, Seul avec Dieu,
n° 29.

[7]. Cf. Catéchisme de l’Église
Catholique, n° 2566.

[8]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
14.

[9]. Jean Paul II, Litt. apost. Dies
Domini, 31 mai 1998, n° 65.

[10]. Saint Josémaria, Lettre 15
octobre 1948, n° 14.

[11]. Jean Paul II, Litt. apost. Dies
Domini, 31 mai 1998, n° 65.



[12]. Jean Paul II, Litt. enc. Laborem
exercens, 14 septembre 1981, n° 25.

[13]. 1 Co 3, 7.

[14]. Jean Paul II, Litt. apost. Dies
Domini, 31 mai 1998, n° 67.

[15]. Ibid.

[16]. Cf. Catéchisme de l’Église
Catholique, n° 2172.

[17]. Jean Paul II, Litt. apost. Dies
Domini, 31 mai 1998, n° 68.

[18]. Jean Paul II, Litt. enc. Laborem
exercens, 14 septembre 1981, n° 25.

[19]. Ps 127, 2.

[20]. Saint Josémaria, Seul avec Dieu,
n° 221.

[21]. Mt 25, 21 et 23.

[22]. Lc 19, 17.



[23]. Jean Paul II, Litt. enc. Laborem
exercens, 14 septembre 1981, n° 25.

[24]. Mt 17, 1-4.

[25]. Cf. Saint Thomas, In Matth. Ev.,
XVII, 1.

[26]. Mt 17, 4.

[27]. Jean Paul II, Litt. apost. Dies
Domini, 31 mai 1998, n° 26.

[28]. Saint Augustin, Sermo 88, 17.

[29]. Jean Paul II, Litt. apost. Dies
Domini, 31 mai 1998, n° 68.

[30]. Don Álvaro, Lettres de Famille
(1), n° 386.

[31]. Lc 2, 41.

[32]. Lc 2, 47.

[33]. Concile Vatican II, Const. past. 
Gaudium et spes, n° 61.

[34]. Saint Josémaria, Chemin, n° 975.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/travail-et-repos/
(06/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/travail-et-repos/
https://opusdei.org/fr-ci/article/travail-et-repos/

	Travail et repos

