
opusdei.org

Thème 7. La Liberté
humaine

L'Église considère que la liberté
est un signe éminent de l'image
divine dans l'homme. La
participation de l'homme à la
béatitude divine est un bien si
grand et si désiré par l'Amour
divin que Dieu a voulu prendre
le risque de la liberté humaine.
Au sens moral, la liberté n'est
pas tant une propriété naturelle
de la personne qu'un
accomplissement, fruit de
l'éducation, des vertus morales
possédées et de la grâce de
Dieu.



07/10/2022

1. Dieu a créé l'homme libre

L'Écriture Sainte nous dit que Dieu a
créé l'homme comme un être libre. «
C’est lui qui, au commencement, a
créé l’homme et l’a laissé à son libre
arbitre. Si tu le veux, tu peux
observer les commandements, il
dépend de ton choix de rester fidèle.
Le Seigneur a mis devant toi l’eau et
le feu : étends la main vers ce que tu
préfères. La vie et la mort sont
proposées aux hommes, l’une ou
l’autre leur est donnée selon leur
choix »[1].

L'Église considère que la liberté « est
en l’homme un signe privilégié de
l’image divine »[2]. Et en même temps,
elle nous enseigne pourquoi et dans
quel but la liberté nous a été
donnée : « Dieu a voulu le laisser à



son propre conseil pour qu’il puisse
de lui-même chercher son Créateur
et, en adhérant librement à lui,
s’achever ainsi dans une
bienheureuse plénitude »[3]. En
créant l'homme à son image et à sa
ressemblance, Dieu réalise son projet
de créer des êtres capables de
participer à sa propre vie divine et
d'entrer en communion avec Lui.

Pour que les hommes puissent
adhérer librement à Dieu, comme le
dit la constitution Gaudium et Spes, il
faut que les hommes soient libres,
c'est-à-dire capables de connaître et
d'affirmer de manière autonome le
bien. Cela entraîne chez l'homme,
qui est un être fini et faillible, la
triste possibilité d'abuser de la
liberté que Dieu lui a donnée, en
niant le bien et en affirmant le mal.
Mais s'il n'était pas vraiment libre,
l'homme ne pourrait pas participer
au bonheur divin qui consiste à
connaître et à aimer le Bien suprême



qu'est Dieu lui-même. Les étoiles
suivent exactement les lois que Dieu
leur a données, mais elles ne peuvent
ni connaître ni aimer, et ne peuvent
donc pas participer au bonheur de
Dieu. Comme l'écrit saint Josémaria,
« nous seuls, les hommes – je ne
parle pas ici des anges – nous nous
unissons au Créateur par l’exercice
de notre liberté »[4]. La participation
des hommes à la béatitude divine est
un bien si grand et si désiré par
l'Amour divin que Dieu a voulu
prendre le risque de la liberté
humaine.

Pour mieux comprendre tout cela,
nous allons maintenant considérer
les différents sens dans lesquels on
parle de la liberté, l'essence de la
liberté, puis la liberté vue du point de
vue de l'histoire du salut.

2. Les dimensions de la liberté
humaine



La liberté humaine a plusieurs
dimensions. La liberté de coercition
est la liberté dont jouit une personne
qui peut faire extérieurement ce
qu'elle a décidé de faire sans que des
agents extérieurs ne le lui imposent
ou ne l'empêchent de le faire. C'est
ainsi que la liberté est généralement
comprise dans le domaine du droit et
de la politique : liberté d'expression,
liberté de réunion, etc., pour signifier
que personne ne peut légitimement
empêcher une autre personne
d'exprimer ses pensées ou de
rencontrer qui elle veut, dans les
limites fixées par la loi. Les
prisonniers et les prisonniers de
guerre, par exemple, ne disposent
pas de cette liberté.

La liberté de choix ou liberté
psychologique signifie l'absence de
nécessité intérieure de choisir une
chose ou une autre ; elle ne se réfère
plus à la possibilité de faire, mais à la
possibilité de décider de manière



autonome, sans être soumis à un
déterminisme interne, c'est-à-dire
sans qu'une force interne autre que
la volonté conduise nécessairement à
choisir une chose et empêche le
choix des autres alternatives
possibles. La liberté psychologique
est la capacité d'autodétermination.
Certaines maladies mentales aiguës,
certains médicaments ou un état de
grande agitation (face à un incendie,
par exemple) peuvent priver
totalement ou partiellement de la
liberté psychologique.

La liberté morale est la liberté dont
jouit une personne qui n'est pas
asservie par des passions mauvaises,
par des vices ou par le péché.
Comprise dans ce sens, la liberté n'est
pas tant une propriété naturelle de la
personne qu'une conquête, le fruit de
l'éducation, des vertus morales
possédées et de la grâce de Dieu.
L'Écriture Sainte et le Magistère de
l'Église parlent souvent de la liberté



dans ce sens, quand elle dit que le
Christ nous rend libres.

3. L'essence de la liberté

Dans les trois dimensions qui
viennent d'être expliquées, la liberté
apparaît comme la négation de
quelque chose. La liberté nie
l'existence d'entraves externes à
l'action, de contraintes internes au
choix et d'obstacles moraux à son
bon exercice. L'absence de ces
entraves, conditions et obstacles est
une condition pour que l'homme soit
libre, mais cela ne manifeste pas
l'essence positive de la liberté. Dieu
est libre, et sa liberté ne peut être la
négation d'un conditionnement
externe ou interne qu'il n'a ni ne
peut avoir. La liberté doit consister
en quelque chose de différent de la
simple absence de conditionnement
déterminant.

En effet, l'essence de la liberté (ce qui
doit nécessairement exister pour



qu'il y ait liberté) et son acte propre,
c’est l'adhésion autonome au bien,
c'est-à-dire l'amour du bien, qui est
l'acte par excellence de la liberté. La
liberté et l'amour sont unis : il n'y a
pas de véritable amour qui ne soit
pas libre, ni de véritable liberté qui
ne soit pas exercée comme amour
envers quelque chose ou quelqu'un.
La liberté de Dieu, du Christ et des
hommes s'exprime comme la
reconnaissance et l'amour du bien en
tant que tel, pour la seule raison qu'il
est bon.

L'adhésion autonome au bien, bien
plus que la possibilité de choisir
entre des alternatives, exprime
l'essence de la liberté. Pour une
bonne mère, ne pas aimer son enfant
n'est pas une alternative possible,
mais cela ne signifie pas qu'aimer
son enfant n'est pas un choix libre de
sa part. Le sacrifice que cet amour
peut impliquer ne diminue pas non
plus sa liberté. Voici ce que dit saint



Josémaria : « Considérez que
lorsqu’une mère se sacrifie pour ses
enfants, elle l’a choisi ; et c’est à la
mesure de cet amour que se
manifestera sa liberté. Plus cet
amour est grand, plus la liberté sera
féconde ; et le bonheur de ses enfants
provient de cette liberté bénie (qui
implique le don de soi), il procède de
ce don de soi béni qui est justement
la liberté »[5].

Le sacrifice et le don de soi envers ce
que l'on aime sont une expression de
la liberté, parce qu'ils sont sacrifice
et don de soi nés de l'amour, et que
l'amour ne peut pas ne pas être libre.
Dans la prière au Jardin des Oliviers,
il en a coûté au Christ de porter les
péchés des hommes et d'affronter sa
Passion rédemptrice, mais le Christ a
librement donné sa vie : « Voici
pourquoi le Père m’aime : parce que
je donne ma vie, pour la recevoir de
nouveau. Nul ne peut me l’enlever : je
la donne de moi-même »[6]. De plus, en



nous, l'inclination au mal due au
péché originel peut rendre plus
coûteuse la libre adhésion au bien.
Comme le disait saint Josémaria, «
l'opposition entre la liberté et le don
de soi est un signe évident que
l'amour vacille, car en lui réside la
liberté »[7]. S'il n'y avait pas
d'adhésion autonome au bien qui
exige un sacrifice, si l'on n'aimait pas
vraiment le bien qui implique un
sacrifice, alors il y aurait une
opposition entre la liberté et le don
de soi que ce bien implique. «
J’insiste, et je voudrais l’imprimer en
lettres de feu en chacun de vous,
pour dire que la liberté et le don de
soi ne se contredisent pas, mais qu’ils
se soutiennent mutuellement. On ne
donne sa liberté que par amour ; je
ne conçois pas d’autre type de
détachement. Ce n’est pas là un jeu
de mots plus ou moins réussi. Quand
on se donne volontairement, la
liberté renouvelle l’amour à chaque
instant. Or se renouveler, c’est être



continuellement jeune, généreux,
capable de grands idéaux et de
grands sacrifices »[8].

4. La liberté d'un point de vue
historico-salvifique

L'Écriture Sainte considère la liberté
humaine dans la perspective de
l'histoire du salut. À cause de la
première chute, la liberté que
l'homme avait reçue de Dieu a été
soumise à l'esclavage du péché,
même si elle n'a pas été
complètement corrompue[9]. Saint
Paul affirme clairement, notamment
dans la Lettre aux Romains, que le
péché qui a été introduit dans le
monde à la suite du péché d'Adam,
est plus fort que l'intelligence et la
volonté humaines, et même que la loi
de Moïse qui enseignait ce qu'il
fallait faire mais ne donnait pas la
force de le faire tout le temps. Tout
péché humain est un acte libre, sinon
ce ne serait pas un péché, mais la



force du péché se manifeste dans le
fait que, tout bien considéré, les
hommes, sans la grâce du Christ, ne
peuvent pas toujours éviter le péché,
car leur intelligence est obscurcie et
leur volonté est affaiblie. Par sa Croix
glorieuse, annoncée et préparée par
l'économie de l'Ancien Testament, «
le Christ a obtenu le salut pour tous
les hommes. Il les a rachetés du
péché qui les détenait en esclavage
»[10]. Avec la grâce du Christ, on peut
éviter le péché, comme on le voit non
seulement dans la vie des saints
canonisés, mais aussi dans la vie de
tant de chrétiens qui vivent en état
de grâce et évitent les péchés graves
et même presque toujours les péchés
véniels délibérés. En coopérant avec
la grâce que Dieu donne par le Christ,
l'homme peut jouir d'une pleine
liberté au sens moral du terme : «
C’est pour que nous soyons libres que
le Christ nous a libérés »[11].



La possibilité que l'homme puisse
pécher n'a pas fait renoncer Dieu à le
créer libre. Le besoin de l'homme
d'être libre pour être heureux fait
que Dieu prend au sérieux la liberté
humaine et les conséquences que nos
actes libres ont dans le temps[12]. La
manière dont la rédemption a été
accomplie par le sang du Christ[13],
confirme la valeur et le respect de
Dieu pour la liberté humaine. Notre
liberté est une vraie liberté, son
exercice a une grande valeur,
positive ou négative, et elle implique
une responsabilité.

5. La liberté et le bien moral

Comme on l'a dit, la liberté est
orientée vers le bien moral de telle
sorte que sa possession rende
l'homme heureux. Pour l'aider à
reconnaître et à adhérer à ce bien,
l'homme a à sa disposition la loi
morale qui est la capacité de
discerner le bien et le mal dans la



réalité selon les desseins de Dieu, qui
sont toujours bons. Les autres lois
humaines conduisent également au
bien lorsqu'elles sont en harmonie
avec la loi morale.

Il arrive que certaines personnes
considèrent parfois que la loi
délimite déjà leur liberté, comme si
la liberté commençait là où la loi
s'arrête et vice versa.

La réalité est que le comportement
libre est régulé par chaque personne
en fonction de sa connaissance du
bien et du mal : faire librement ce
qu'elle sait être bon et éviter
librement ce qu'elle considère
comme mauvais. La loi morale est
comme une lumière pour faciliter le
choix de ce qui est bon et pour éviter
ce qui est mauvais.

C'est donc le péché, et non la liberté,
qui s'oppose à la loi morale. La loi
indique certes qu'il est nécessaire de
corriger les désirs d'actions



peccamineuses qu'une personne peut
éprouver : désirs de vengeance, de
violence, de vol, etc., mais cette
indication morale ne s'oppose pas à
la liberté qui vise toujours à la libre
affirmation du bien par les
personnes, ni n'implique une
coercition de la liberté qui préserve
toujours la triste possibilité de
pécher. « Mal agir n'est pas une
libération, mais un esclavage [...]
[Celui qui pèche] dira peut-être qu’il
s’est comporté conformément à ses
préférences, mais quand il voudra
parler de liberté, sa voix sonnera
faux, car il se sera fait l’esclave de ce
qu’il aura choisi, et il aura fait le pire
des choix, le choix de l’absence de
Dieu, et là, il n’est pas de liberté »[14].

Il en va autrement des lois et
règlements humains qui, enraison de
la généralité et de la concision des
termes dans lesquels ils sont
exprimés, peuvent ne pas être, dans
un cas particulier, un indicateur



fidèle de ce qu'une personne
concrète doit faire. La personne bien
formée sait que dans ces cas
particuliers, elle doit faire ce qu'elle
sait avec certitude être juste[15]. Mais
il n'existe aucun cas où il est bon
d'accomplir des actions
intrinsèquement mauvaises, c'est-à-
dire des actions interdites par les
préceptes négatifs de la loi morale
naturelle ou de la loi divino-positive
(adultère, meurtre délibéré, etc.)[16].

Comme nous l'avons déjà dit,
l'homme peut faire un mauvais
usage de sa liberté, car sa
connaissance et sa volonté sont
faillibles. Parfois, la conscience
morale se trompe, et considère
comme bon ce qui est en fait
mauvais, ou comme mauvais ce qui
n'est en fait pas mauvais. Par
conséquent, le bon usage de la liberté
et le fait d'agir selon sa conscience ne
sont pas toujours la même chose, en
raison de l'erreur possible de la



conscience. D'où l'importance de
bien la former, afin d'éviter les
erreurs de jugement que commettent
souvent les personnes peu instruites,
ou plus encore celles dont les
convictions sont faussées par le vice,
l'ignorance ou la superficialité.

6. Respect de la liberté

De tout ce qui a été dit jusqu'à
présent, il ressort que la liberté est
un grand don de Dieu, qui comporte
une énorme responsabilité
personnelle, et que les êtres humains
– les autorités humaines, civiles et
ecclésiastiques – ne doivent pas
prescrire au-delà de ce qu'exigent la
justice et les impératifs clairs du bien
commun de la société civile et
ecclésiastique. À cet égard, saint
Josémaria a écrit : « Il faut aimer la
liberté. Évitez cet abus qui semble
s'exacerber à notre époque – il est
patent et continue à se manifester de
fait dans les nations du monde entier



– qui révèle le désir, contraire à la
légitime indépendance des hommes,
de forcer tout le monde à former un
groupe unique dans ce qui est
opinable, de faire de doctrines
temporelles des dogmes ; et de
défendre ce faux critère par des
épreuves et une propagande de
nature et de substance scandaleuse
contre ceux qui ont la noblesse de ne
pas se soumettre [...]. Nous devons
défendre la liberté. La liberté des
membres, mais formant un seul
corps mystique avec le Christ, qui est
la tête, et avec son Vicaire sur la terre
»[17].

Les relations interpersonnelles,
même en dehors de la sphère du
gouvernement humain, doivent
également être régies par le respect
de la liberté et la compréhension des
différents points de vue. Et ce même
style doit être le style de l'apostolat
chrétien. « Nous aimons en premier
lieu la liberté des personnes que



nous tâchons d’aider à s’approcher
du Seigneur, dans un apostolat
d’amitié et de confidence que saint
Josémaria nous invite à réaliser par
le témoignage et par la parole [...] La
véritable amitié comporte une
affection mutuelle sincère qui est
garante de la liberté et de l’intimité
réciproques »[18].

Le respect de la liberté d'autrui ne
signifie pas qu'il faut penser que tout
ce que les autres font librement est
bon. Le juste exercice de la liberté
présuppose la connaissance de ce qui
est bon pour chaque personne.
Proposer ou enseigner aux autres ce
qui est vraiment bon n'est pas une
atteinte à la liberté d'autrui. Le fait
qu'une personne libre propose la
vérité à une autre personne
également libre, en expliquant les
raisons de cette vérité, est toujours
une bonne chose. Ce qu'il ne faut pas
faire, c'est imposer la vérité par la
violence physique ou psychologique.



Seule l'autorité légitime peut utiliser
la coercition dans les cas et selon les
modalités prévues par les lois justes.

Bibliographie de base

- Catéchisme de l'Église catholique,
1730-1748.

- Saint Josémaria, homélie La liberté,
un don de Dieu, dans Amis de Dieu,
23-38.

Lectures recommandées

- Catéchisme de l’Eglise Catholique,
n° 1730-1748

- Fernando Ocáriz, Lettre pastorale,
9/01/2018.

- Guillaume Derville, Introduction à
l’anthropologie théologique, Laurier,
2020.

https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P5G.HTM


[1] Si 15, 14-18. Voir aussi Dt 30, 15-19.

[2] Gaudium et spes, no 17 ; cf. 
Catéchisme, no 1731.

[3] Gaudium et spes, no 17.

[4] Saint Josémaria, Amis de Dieu, no

24.

[5] Saint Josémaria, Amis de Dieu, no

30.

[6] Jn 10, 17-18.

[7] Saint Josémaria, juin 1972, cité par
don Javier, Lettre 14-II-1997, no 15.

[8] Saint Josémaria, Amis de Dieu, no

31.

[9] Catéchisme, nos 1739-1740.

[10] Ibid, no 1741.

[11] Gal 5, 1 ; cf. Catéchisme, no 1742.



[12] Comme il a déjà été dit, « devant
les hommes il y a la vie et la mort,
celle qu'ils préfèrent, elle leur sera
donnée » (Sir 15, 18).

[13] Cf. Eph 1, 7-8.

[14] Saint Josémaria, La liberté, don de
Dieu, dans Amis de Dieu, no 37.

[15] Cf. saint Thomas d'Aquin, Summa
Theologiae, I-II, q. 96, a. 6 et II-II, q.
120.

[16] Cf. Jean-Paul II, Veritatis splendor,
nos 76, 80, 81 et 82.

[17] Saint Josémaria, Lettre 9-I-1932,
nos 1-2, dans le volume : Josémaria
Escrivá de Balaguer, Lettres I, édition
critique préparée par L. Cano, Rialp,
Madrid 2020.

[18] Fernando Ocáriz, Lettre pastorale
9-I-2018, no 14.

Ángel Rodríguez Luño



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/theme-7-la-
liberte-humaine/ (26/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/theme-7-la-liberte-humaine/
https://opusdei.org/fr-ci/article/theme-7-la-liberte-humaine/
https://opusdei.org/fr-ci/article/theme-7-la-liberte-humaine/

	Thème 7. La Liberté humaine

