
opusdei.org

Thème 40 - Notre
Père qui es aux
cieux

Avec le Notre Père, Jésus-Christ
nous apprend à nous adresser à
Dieu comme Père. C'est la
prière filiale par excellence.

01/01/2014

40.

Notre Père qui es aux cieux

Avec le Notre Père, Jésus-Christ nous
apprend à nous adresser à Dieu
comme Père : « Prier le Père c’est



entrer dans son mystère, tel qu’Il est,
et tel que le Fils nous l’a révélé :
‘L’expression Dieu le Père n’avait
jamais été révélée à personne.
Lorsque Moïse lui-même demanda à
Dieu qui Il était, il entendit un autre
nom. À nous ce nom a été révélé
dans le Fils, car ce nom implique le
nom nouveau de Père’ (Tertullien)
» (Catéchisme, 2779).

En leur apprenant le Notre Père,
Jésus révèle aussi à ses disciples
qu’ils ont été rendus participants de
sa condition de Fils : « Par la
Révélation de cette prière, les
disciples découvrent qu’ils
participent de façon spéciale à la
filiation divine dont Saint Jean dira
dans le Prologue de son Évangile : ‘A
tous ceux qui L'ont reçu (c'est-à-dire,
à ceux qui ont accueilli le Verbe fait
chair), [Jésus] a donné pouvoir de
devenir enfants de Dieu’ (Jn 1, 12).
C’est pourquoi ils suivent son



enseignement en priant à juste titre : 
Notre Père »[1].

Jésus-Christ fait toujours la
distinction entre « mon Père » et «
votre Père » (cf. Jn 20, 17). De fait,
quand il prie, il ne dit jamais « notre
Père ». Ceci nous montre que sa
relation avec Dieu est tout à fait
singulière : c'est une relation qui lui
est propre et à personne d'autre.
Avec la prière du Notre Père, Jésus
veut rendre ses disciples conscients
de leur condition de fils de Dieu, tout
en leur indiquant la différence entre
sa filiation naturelle et notre filiation
divine adoptive, reçue comme don
gratuit de Dieu.

La prière du chrétien est celle d'un
fils de Dieu qui s'adresse à Dieu son
Père avec une confiance filiale qui «
est exprimée dans les liturgies
d’Orient et d’Occident par la belle
expression typiquement chrétienne : 
parrhesia, simplicité sans détour,



confiance filiale, joyeuse assurance,
humble audace, certitude d’être aimé
(cf. Ep 3, 12 ; He 3, 6 ; 4, 16 ; 10, 19 ; 1 
Jn 2, 28 ; 3, 21 ; 5, 14) (Catéchisme,
2778). Le mot parrhesia désigne à
l’origine le privilège de liberté de
parole dont jouit le citoyen grec dans
les assemblées populaires, et il a été
adopté par les Pères de l'Église pour
exprimer le comportement filial du
chrétien envers Dieu son Père.

1. Filiation divine et fraternité
chrétienne

En appelant Dieu notre Père, nous
reconnaissons que la filiation divine
nous unit au Christ, « l'aîné d'une
multitude de frères » (Rm 8, 29), par
une véritable fraternité surnaturelle.
L'Église est cette nouvelle
communion entre Dieu et les
hommes (cf. Catéchisme, 2790).

C'est pourquoi la sainteté chrétienne,
tout en étant personnelle et
individuelle, n'est jamais



individualiste et égocentrique : « si
nous prions en vérité le Notre Père,
nous sortons de l’individualisme, car
l’Amour que nous accueillons nous
en libère. Le notre du début de la
Prière du Seigneur, comme le nous
des quatre dernières demandes, n’est
exclusif de personne. Pour qu’il soit
dit en vérité (cf. Mt 5, 23-24 ; 6,
14-16), nos divisions et nos
oppositions doivent être surmontées
» (Catéchisme, 2792).

La fraternité que crée la filiation
divine s'étend également à tous les
hommes, car tous sont d'une certaine
façon fils de Dieu – ses créatures – et
sont appelés à la sainteté : « Il n'y a
qu'une seule race sur la terre : la race
des enfants de Dieu. [2] C'est
pourquoi le chrétien se sent solidaire
de la tâche qui consiste à conduire
toute l'humanité vers Dieu.

La filiation divine nous pousse à
l'apostolat, qui est une manifestation



nécessaire de filiation et de
fraternité : « Pense aux autres — et
avant tout, à ceux qui sont près de toi
—, comme à ce qu'ils sont : des
enfants de Dieu, avec toute la dignité
qui s'attache à ce titre merveilleux.
Nous devons nous comporter comme
des enfants de Dieu avec les enfants
de Dieu : notre amour doit être un
amour qui se sacrifie, un amour
quotidien, fait de mille détails de
compréhension, de sacrifice
silencieux, de don discret de soi. »[3]

2. Le sens de la filiation divine
comme fondement de la vie
spirituelle

Quand on vit avec intensité la
filiation divine, celle-ci en vient à
être « une démarche profonde de
l’âme, qui finit par transformer
l’existence tout entière ; elle
imprègne toutes les pensées, tous les
désirs, tous les élans du cœur.
»[4]C'est une réalité à vivre en



permanence et pas seulement dans
des circonstances particulières de la
vie : « Nous ne pouvons être les
enfants de Dieu de temps à autre,
bien qu'il y ait des moments
spécialement réservés à cette
considération, où nous nous
pénétrons de cette filiation divine,
qui est le cœur de la piété. »[5]

Saint Josémaria enseigne que le sens
ou la conscience vécue de la filiation
divine « est le fondement de l'esprit
de l'Opus Dei. Tous les hommes sont
enfants de Dieu. Mais, face à son
père, un enfant peut réagir de mille
manières. À nous de nous efforcer,
comme des enfants, de nous rendre
compte que le Seigneur, en nous
voulant pour enfants, nous fait vivre
dans sa maison, au milieu de ce
monde ; nous intègre à sa famille, fait
nôtre ce qui est sien, et sien ce qui est
nôtre ; nous vaut cette familiarité et
cette confiance qui nous font lui



demander, comme des petits enfants,
l'impossible. »[6]

La joie chrétienne s'enracine dans le
sens de la filiation divine : « La joie
est la conséquence logique de la
filiation divine, de la certitude de
nous savoir aimés d'un amour de
prédilection par Dieu notre Père, qui
nous accueille, nous aide et nous
pardonne. »[7] La prédication de
saint Josémaria reflète très souvent
le fait que cette joie trouvait sa
source dans la considération de cette
réalité : « Pour de tout autres raisons,
qu’il ne sied pas de rappeler mais
que Jésus, qui nous préside depuis le
tabernacle, connaît bien, mon
existence m’a conduit à me sentir
tout spécialement fils de Dieu ; j’ai pu
goûter la joie de me blottir contre le
cœur de mon Père, pour rectifier,
pour me purifier, pour le servir, pour
comprendre et excuser tout le
monde, en considérant son amour et
mon humiliation. (…) Au fil des



années, j’ai tâché de m’appuyer sans
défaillir sur cette réalité si
encourageante. »[8]

Une des questions les plus délicates
que se pose l'homme quand il médite
sur la filiation divine est le problème
du mal. Beaucoup n'arrivent pas à
concilier l'expérience du mal dans le
monde avec la certitude de foi de la
bonté infinie de Dieu. Et pourtant les
saints nous apprennent que tout ce
qui arrive dans la vie humaine doit
être considéré comme un bien, car ils
ont compris pleinement la relation
entre la filiation divine et la Sainte
Croix. C'est ce qu'expriment, par
exemple, les mots de saint Thomas
More à sa fille aînée, quand il était
emprisonné dans la Tour de
Londres : « Ma très chère fille, que
jamais ton âme ne se trouble pour
quoi qu'il puisse m’arriver en ce
monde. Rien ne peut arriver que
Dieu ne l’ait voulu. Or, tout ce qu’il
veut, si mauvais que cela puisse nous



paraître, est cependant ce qu’il y a de
meilleur pour nous »[9] C'est bien la
même chose qu'enseigne saint
Josémaria pour des situations moins
dramatiques, mais où l'âme
chrétienne peut être affectée et
déconcertée : « Des peines ? Des
contrariétés pour cet événement ou
pour tel autre ?... Ne vois-tu pas que
Dieu ton Père veut qu’il en soit
ainsi..., Lui qui est bon..., Lui qui
t’aime — toi seul ! — plus que toutes
les mères du monde peuvent aimer
leurs enfants ? »[10].

Pour saint Josémaria la filiation
divine n'est pas une réalité
douceâtre, étrangère à la souffrance
et à la douleur. Au contraire, il
affirme que cette réalité est
intrinsèquement liée à la Croix,
présente de façon inévitable à tous
ceux qui veulent suivre le Christ de
près : « Jésus prie dans le jardin : 
Pater mi (Mt 26, 39), Abba, Pater ! (Mc
14, 36). Dieu est mon Père, même s'Il



m'envoie des souffrances. Il m'aime
tendrement, alors même qu'Il me
blesse. Jésus souffre, pour accomplir
la Volonté du Père... Et moi qui veux
aussi accomplir la très sainte Volonté
de Dieu en marchant sur les traces
du Maître, pourrais-je me plaindre si
je rencontre la souffrance comme
compagne de route ? Elle sera le
meilleur signe de ma filiation,
puisqu'Il me traite comme son Divin
Fils. Et alors, comme Lui, je pourrai
gémir et pleurer, tout seul, dans mon
Gethsémani ; mais, prostré la face
contre terre et reconnaissant mon
néant, je ferai monter vers le
Seigneur un cri sorti du fond de mon
âme : Pater mi, Abba, Pater, ... fiat !
»[11].

Une autre conséquence importante
du sens de la filiation divine est
l’abandon filial entre les mains de
Dieu, qui ne résulte pas tant de la
lutte ascétique personnelle – bien
que ce soit un présupposé – que de se



laisser porter par Dieu ; l'on parle
ainsi d'abandon. Il s'agit de cet
abandon actif, libre et conscient qui
est celui d'un enfant. Cette attitude a
suscité une manière concrète de
vivre la filiation divine – qui n'est pas
la seule, pas plus qu'un chemin
obligé pour tous – qu'on appelle «
l'enfance spirituelle » : elle consiste à
se reconnaître non seulement
comme un enfant, mais comme un
tout petit enfant, sans ressource
devant Dieu. C'est ce qu'exprime
saint François de Sales : « Si vous
n’êtes faits simples comme petits
enfants, vous n’entrerez point au
Royaume de mon Père (Mt 18, 3). Un
enfant, tandis qu’il est bien petit, est
réduit en une grande simplicité qui
fait qu’il n’a autre connaissance que
de sa mère ; il a un seul amour qui
est pour sa mère, une seule
prétention qui est le sein de sa mère :
étant appliqué et couché dessus ce
sein bien aimé, il ne veut rien autre.
L’âme qui a la parfaite simplicité n’a



qu’un amour qui est pour Dieu ; et en
cet amour elle n’a qu’une seule
prétention, qui est de reposer sur la
poitrine du Père céleste, et là, comme
un enfant d’amour, faire sa demeure,
laissant entièrement tout le soin de
soi-même à son bon Père, sans que
jamais plus elle se mette en peine de
rien, sinon de se tenir en cette sainte
confiance. »[12] Pour sa part, saint
Josémaria conseillait aussi de
parcourir le chemin de l'enfance
spirituelle : « Si vous êtes enfants,
vous n’aurez pas de chagrins : les
enfants oublient à l’instant leurs
peines pour retourner à leurs jeux
habituels. — C’est pourquoi, vous
abandonnant, vous n’aurez pas à
vous soucier, puisque vous vous
reposerez dans les bras du Père.
»[13]

3. Les sept demandes du Notre
Père



Dans la prière du Seigneur, après
l'invocation initiale : « Notre Père qui
es aux Cieux », viennent sept
demandes. « Les trois premières
demandes ont pour objet la Gloire du
Père : la sanctification du Nom,
l’avènement du Règne et
l’accomplissement de la volonté
divine. Les quatre autres lui
présentent nos désirs : ces demandes
concernent notre vie pour la nourrir
ou pour la guérir du péché et elles se
rapportent à notre combat pour la
victoire du Bien sur le Mal
» (Catéchisme, 2857).

Le Notre Père est le modèle de toute
prière, comme l'enseigne saint
Thomas d'Aquin : « L'oraison
dominicale est la plus parfaite des
prières… En elle nous demandons
non seulement tout ce que nous
pouvons désirer avec droiture, mais
en outre dans l’ordre avec lequel il
convient de le désirer. De sorte que
non seulement cette prière nous



apprend à demander, mais encore
elle donne forme à toute notre
affectivité. »[14]

Première demande : que ton nom
soit sanctifié

La sainteté de Dieu ne peut être
augmentée par aucune créature.
C'est pourquoi « le terme ‘sanctifier’
doit s’entendre ici, non d’abord dans
son sens causatif (Dieu seul sanctifie,
rend saint) mais surtout dans un sens
estimatif : reconnaître comme saint,
traiter d’une manière sainte. (…) Dès
la première demande à notre Père,
nous sommes plongés dans le
mystère intime de sa Divinité et dans
le drame du salut de notre humanité.
Lui demander que son Nom soit
sanctifié nous implique dans ‘le
Dessein bienveillant qu’il avait formé
par avance’ pour que ‘nous soyons
saints et immaculés en sa présence,
dans l’amour’ (cf. Ep 1, 9. 4)
(Catéchisme, 2807). Ainsi l’exigence



de la première demande est que la
sainteté divine resplendisse et
s'accroisse en nos vies. Qui pourrait
sanctifier Dieu puisque c'est Lui qui
sanctifie ? En nous inspirant de ces
paroles ‘Soyez saints parce que je
suis saint’ (Lv 20, 26), nous
demandons que, sanctifiés par le
baptême, nous persévérions dans ce
que nous avons commencé d'être. Et
nous le demandons chaque jour
parce que nous commettons des
fautes tous les jours et que nous
devons nous purifier de nos péchés
par une sanctification incessante…
Nous avons donc recours à la prière
pour que cette sainteté demeure en
nous. »[15]

Deuxième demande : que ton règne
vienne

La seconde demande exprime
l'espérance de la venue d’un temps
nouveau où Dieu soit reconnu par
tous comme un Roi qui comblera de



bienfaits ses sujets : « Cette demande,
c’est le Marana Tha, le cri de l’Esprit
et de l’Épouse : ‘Viens, Seigneur
Jésus’ (Ap 22, 20). (…) Dans la prière
du Seigneur, il s’agit principalement
de la venue finale du Règne de Dieu
par le retour du Christ (cf. Tt 2, 13)
» (Catéchisme, 2817-2818). Par
ailleurs, le règne de Dieu a déjà été
initié en ce monde par la première
venue du Christ et l'envoi de l'Esprit
Saint : « ‘Le Règne de Dieu est justice,
paix et joie dans l’Esprit Saint’ (Rm
14, 17). Les derniers temps où nous
sommes sont ceux de l’effusion de
l’Esprit Saint. Dès lors est engagé un
combat décisif entre ‘la chair’ et
l’Esprit (cf. Ga 5, 16-25) : ‘Seul un
cœur pur peut dire avec assurance :
Que ton Règne vienne. Il faut avoir
été à l’école de Paul pour dire : Que le
péché ne règne donc plus dans notre
corps mortel (Rm 6, 12). Celui qui se
garde pur dans ses actions, ses
pensées et ses paroles, peut dire à
Dieu : Que ton Règne vienne !’ (S.



Cyrille de Jérusalem, Catéchèse
mystagogique, 5, 13) » (Catéchisme,
2819). Finalement, dans la deuxième
demande, nous exprimons le désir
que Dieu règne vraiment en nous par
la grâce, que son règne sur la terre
s'étende toujours plus et qu'à la fin
des temps le Seigneur règne
pleinement sur tous au Ciel.

Troisième demande : que ta
volonté soit faite sur la terre
comme au Ciel

La volonté de Dieu est que « tous les
hommes soient sauvés et
parviennent à la connaissance de la
vérité » (1 Tm 2, 3-4). Jésus nous
enseigne qu'on entre au Royaume
des Cieux non par des paroles, mais «
en faisant la volonté de mon Père qui
est dans le cieux » (Mt 7, 21). C'est
pourquoi nous demandons à notre
Père « d’unir notre volonté à celle de
son Fils pour accomplir sa Volonté,
son Dessein de salut pour la vie du



monde. Nous en sommes
radicalement impuissants, mais unis
à Jésus et avec la puissance de son
Esprit Saint, nous pouvons Lui
remettre notre volonté et décider de
choisir ce que son Fils a toujours
choisi : faire ce qui plaît au Père (cf. 
Jn 8, 29) » (Catéchisme, 2825). Comme
l'affirme un Père de l'Église, lorsque
nous demandons dans le Notre Père «
que ta volonté soit faite sur la terre
comme au ciel », nous ne le faisons
pas « dans le sens que Dieu fasse ce
qu'Il veut, mais que nous soyons
capables de faire ce que Dieu veut
»[16]. Par ailleurs, l'expression sur la
terre comme au ciel montre que nous
aspirons, par cette demande, à ce que
la volonté de Dieu s'accomplisse en
nous qui demeurons encore sur cette
terre comme elle s'est accomplie en
ses anges et en ses saints.

Quatrième demande : donne-nous
aujourd'hui notre pain de ce jour



Cette demande exprime l'abandon
filial des enfants de Dieu, car « le
Père, qui nous donne la vie, ne peut
pas ne pas nous donner la nourriture
nécessaire à la vie, tous les biens
‘convenables’, matériels et spirituels
» (Catéchisme, 2830). Le sens chrétien
de cette quatrième demande «
concerne le Pain de Vie : la Parole de
Dieu à accueillir dans la foi, le Corps
du Christ reçu dans l’Eucharistie (cf. 
Jn 6, 26-58) » (Catéchisme, 2835). Le
terme de ce jour « pris dans un sens
temporel, est une reprise
pédagogique de l’aujourd’hui (cf. Ex
16, 19-21) pour nous confirmer dans
une confiance ‘sans réserve’. Pris au
sens qualitatif, il signifie le
nécessaire à la vie, et plus largement
tout bien suffisant pour la
subsistance (cf. 1 Tm 6, 8)
» (Catéchisme, 2837).

Cinquième demande : pardonne-
nous nos offenses comme nous



pardonnons aussi à ceux qui nous
ont offensés

Dans cette nouvelle demande, nous
commençons par reconnaître notre
condition de pécheurs : « nous
revenons à lui, comme l’enfant
prodigue (cf. Lc 15, 11-32), et nous
nous reconnaissons pécheurs, devant
lui, comme le publicain (cf. Lc 18,
13). Notre demande commence par
une ‘confession’ où nous confessons
en même temps notre misère et sa
Miséricorde » (Catéchisme, 2839).
Mais cette demande ne sera pas
écoutée si nous n’avons pas d'abord
satisfait une exigence : pardonner
nous-mêmes à ceux qui nous ont
offensés. La raison en est la
suivante : « ce flot de miséricorde ne
peut pénétrer notre cœur tant que
nous n’avons pas pardonné à ceux
qui nous ont offensés. L’Amour,
comme le Corps du Christ, est
indivisible : nous ne pouvons pas
aimer le Dieu que nous ne voyons



pas si nous n’aimons pas le frère, la
sœur, que nous voyons (cf. 1 Jn 4, 20).
Dans le refus de pardonner à nos
frères et sœurs, notre cœur se
referme, sa dureté le rend
imperméable à l’amour
miséricordieux du Père
» (Catéchisme, 2840).

Sixième demande : ne nous laisse
pas entrer en tentation

Cette demande est liée à la
précédente, car le péché est la
conséquence d'un libre
consentement à la tentation. C'est
pourquoi « nous demandons à notre
Père de ne pas nous y ‘soumettre’.
(…) Nous Lui demandons de ne pas
nous laisser prendre le chemin qui
conduit au péché. Nous sommes
engagés dans le combat ‘entre la
chair et l’Esprit’. Cette demande
implore l’Esprit de discernement et
de force » (Catéchisme, 2846). Dieu
nous donne toujours sa grâce pour



vaincre les tentations : « Dieu est
fidèle ; Il ne permettra pas que vous
soyez tentés au-delà de vos forces.
Avec la tentation, Il vous donnera le
moyen d'en sortir et la force de la
supporter » (1 Co 10, 13). Mais pour
pouvoir toujours être vainqueur
dans les tentations il faut prier : « un
tel combat et une telle victoire ne
sont possibles que dans la prière.
C’est par sa prière que Jésus est
vainqueur du Tentateur, dès le début
(cf. Mt 4, 1-11) et dans l’ultime
combat de son agonie (cf. Mt 26,
36-44). C’est à son combat et à son
agonie que le Christ nous unit dans
cette demande à notre Père. (…) Cette
demande prend tout son sens
dramatique par rapport à la
tentation finale de notre combat sur
terre ; elle demande la persévérance
finale. ‘Je viens comme un voleur :
heureux celui qui veille !’ (Ap 16, 15)
» (Catéchisme, 2849).



Septième demande : et délivre
nous du mal

La dernière demande est contenue
dans la prière sacerdotale de Jésus au
Père : « Je ne te prie pas de les retirer
du monde, mais de les garder du
Mauvais » (1 Jn 17, 15). En effet, dans
cette demande, « le Mal n’est pas une
abstraction, mais il désigne une
personne, Satan, le Mauvais, l’ange
qui s’oppose à Dieu. Le ‘diable’ (dia-
bolos) est celui qui ‘se jette en
travers’ du Dessein de Dieu et de son
’œuvre de salut’ accomplie dans le
Christ » (Catéchisme, 2851). En outre,
« en demandant d’être délivrés du
Mauvais, nous prions également
pour être libérés de tous les maux,
présents, passés et futurs, dont il est
l’auteur ou l’instigateur
» (Catéchisme, 2854), en particulier
du péché, le seul mal véritable[17], et
de la peine qu'il entraîne, la
damnation éternelle. Les autres
maux et épreuves peuvent se



convertir en biens, si nous les
acceptons et nous unissons aux
souffrances du Christ sur la Croix.

Manuel Belda

Bibliographie de base

Catéchisme de l'Église catholique,
2759-2865.

Benoît XVI - Joseph Ratzinger, Jésus
de Nazareth, t.1 (chapitre consacré à
la prière du Seigneur).

Lectures recommandées en
français et en espagnol

Saint Josémaria, Homélies L'amitié
avec Dieu et Vers la sainteté, dans 
Amis de Dieu, 142-153 et 294-316.

J. Burggraf, El sentido de la filiación
divina, dans Collectif, Santidad y
mundo, Pamplona 1996, pp. 109-127.

F. Fernández-Carvajal — P. Beteta, 
Hijos de Dios. La filiación divina que



vivió y predicó el beato Josemaría
Escrivá, Madrid 1995.

F. Ocáriz, La filiación divina, realidad
central en la vida y en la enseñanza de
Mons. Escrivá de Balaguer, dans
Collectif, Mons. Escrivá de Balaguer y
el Opus Dei. En el 50 aniversario de su
fundación, Pamplona 1985, pp.
173-214.

B. Perquin, Abba, Padre : para
alabanza de tu gloria, Madrid 1999.

J. Sesé, La conciencia de la filiación
divina, fuente de vida espiritual, dans
J.L. Illanes (dir.), El Dios y Padre de
Nuestro Señor Jesucristo, XX
Simposio internacional de Teología
de la Universidad de Navarra,
Pamplona 2000, pp. 495-517.

J. Stöhr, La vida del cristiano según el
espíritu de filiación divina, dans 
Scripta Theologica 24 (1992/3)
872-893.



[1] Jean-Paul II, Audience générale 1er

juillet 1987, 7.

[2] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, 13.

[3] Ibidem, 36.

[4] Saint Josémaria, Amis de Dieu,
146.

[5] Saint Josémaria, Entretiens, 102.

[6] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, 64.

[7] Saint Josémaria, Forge, 332.

[8] Saint Josémaria, Amis de Dieu,
143.

[9] Saint Thomas More, Lettres de la
Tour, n. 7 (Lettre de Margaret à Alice,
août 1534, relatant un long entretien
avec son père en prison). Cf 
Catéchisme de l’Église catholique,313



[10] Saint Josémaria, Forge, 929.

[11] Saint Josémaria, Chemin de
Croix, Ière Station, Points de
méditation, n° 1.

[12] Saint François de Sales, 
Entretiens spirituels, n° 13.

[13] Saint Josémaria, Chemin, 864.

[14] Saint Thomas d’Aquin, Somme
théologique, II-II, 83, 9.

[15] Saint Cyprien, De dominica
oratione, 12.

[16] Ibidem, 14.

[17] Cf. Saint Josémaria, Chemin, 386.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/theme-40-notre-
pere-qui-es-aux-cieux/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/theme-40-notre-pere-qui-es-aux-cieux/
https://opusdei.org/fr-ci/article/theme-40-notre-pere-qui-es-aux-cieux/
https://opusdei.org/fr-ci/article/theme-40-notre-pere-qui-es-aux-cieux/

	Thème 40 - Notre Père qui es aux cieux

