
opusdei.org

Thème 4 : Dieu
créateur

La création est à la fois un
mystère de la foi et une vérité
accessible à la raison. Dieu a
tout créé « non pas pour
accroître sa gloire mais pour la
manifester et la communiquer
». La connaissance et
l'admiration de la puissance, de
la sagesse et de l'amour divins
conduisent l'homme à une
attitude de révérence,
d'adoration et d'humilité, à
vivre en présence de Dieu en se
sachant enfant de Dieu.



04/10/2022

Introduction

L'importance de la création réside
dans le fait qu'elle est « le fondement
de tous les projets divins de salut [...]
; le commencement de l’histoire du
salut, qui culmine avec le Christ
» (Compendium, 51). La Bible et le
Credo commencent par la confession
de la foi en Dieu Créateur.

Contrairement aux autres grands
mystères de notre foi (la Trinité et
l'Incarnation), la création est « la
première réponse aux interrogations
fondamentales de l’homme sur son
origine et sur sa fin » (Compendium,
51), questions que l'esprit humain se
pose et auxquelles il répond aussi
partiellement comme le montrent la
réflexion philosophique et les récits
des origines de la culture religieuse



de tant de peuples (cf. Catéchisme,
285). Cependant, la spécificité de la
notion de création n'a été réellement
appréhendée qu'avec la révélation
judéo-chrétienne.

La création est donc à la fois un
mystère de foi et une vérité
accessible à la raison (cf. Catéchisme,
286). Cette position particulière en
fait un bon point de départ pour
l'évangélisation et le dialogue que les
chrétiens, même à notre époque[1],
sont appelés à mener comme l'a fait
saint Paul à l'Aréopage d'Athènes (cf.
Ac 17,16-34).

Une distinction est habituellement
faite entre l'acte créateur de Dieu
(création active sumpta), et la réalité
créée qui est l'effet de cette action
divine (création passive sumpta)[2].

1) « La création est l'œuvre
commune de la Sainte Trinité
» (Catéchisme, 292).



La Révélation présente l'action
créatrice de Dieu comme le fruit de
sa toute-puissance, de sa sagesse et
de son amour. La création est
généralement attribuée au Père (cf. 
Compendium, 52), la rédemption au
Fils et la sanctification à l'Esprit
Saint. En même temps les œuvres ad
extra de la Trinité (la première
d'entre elles, la création) sont
communes aux Personnes ; la
question se pose donc de leur rôle
spécifique dans la création, car «
chaque personne divine opère
l’œuvre commune selon sa propriété
personnelle » (Catéchisme, 258). C'est
le sens de l'attribution traditionnelle
des attributs essentiels (toute
puissance, sagesse, amour)
respectivement à l'œuvre créatrice
du Père, du Fils et du Saint-Esprit.

(a) « Créateur du ciel et de la terre ».

« " Au commencement, Dieu créa le
ciel et la terre " (Gn 1, 1) : trois choses



sont affirmées dans ces premières
paroles de l’Écriture : le Dieu éternel
a posé un commencement à tout ce
qui existe en dehors de lui. Lui seul
est créateur (le verbe « créer » – en
hébreu bara – a toujours pour sujet
Dieu). La totalité de ce qui existe
(exprimé par la formule « le ciel et la
terre ») dépend de Celui qui lui
donne d’être » (Catéchisme, 290).

Dieu seul peut créer au sens propre
du terme[3] , ce qui implique de créer
à partir de rien (ex nihilo) et non à
partir de quelque chose de
préexistant ; cela requiert une
puissance active infinie qui
correspond à Dieu seul (cf. 
Catéchisme, 296-298). Il est donc
congruent d'attribuer la toute-
puissance créatrice au Père, puisqu'il
est dans la Trinité – selon une
expression classique – fons et origo,
c'est-à-dire la Personne dont
procèdent les deux autres, le
principe sans principe.



La foi chrétienne affirme que la
distinction fondamentale dans la
réalité est celle qui existe entre Dieu
et ses créatures. Ce fût une
nouveauté dans les premiers siècles
quand la polarité entre la matière et
l'esprit donnait lieu à des points de
vue irréconciliables (matérialisme et
spiritualisme, dualisme et monisme).
Le christianisme brisa ces moules en
affirmant que la matière (tout
comme l'esprit) est également
création du Dieu unique et
transcendant. Plus tard, Thomas
d'Aquin a développé une
métaphysique de la création qui
décrit Dieu comme l'Être subsistant
lui-même (Ipsum Esse Subsistens). En
tant que cause première, il est
absolument transcendant au monde ;
et, en même temps, en vertu de la
participation de son être dans les
créatures, il est intimement présent
en elles qui dépendent en tout de
celui qui est la source de l'être.
Comme l'avait déjà rappelé saint



Augustin, Dieu est superior summo
meo et en même temps intimior
intimo meo[4].

b) « Par qui tout a été fait ».

La littérature sapientielle de l'Ancien
Testament présente le monde comme
le fruit de la sagesse de Dieu (cf. Sg 9,
9). « Il n’est pas le produit d’une
nécessité quelconque, d’un destin
aveugle ou du hasard » (Catéchisme,
295), mais il possède une
intelligibilité que la raison humaine,
participant de la lumière de
l'intelligence divine, peut saisir, non
sans effort et dans un esprit
d'humilité et de respect devant le
Créateur et son œuvre (cf. Jb 42, 3 ; 
Catéchisme, 299). Ce développement
atteint sa pleine expression dans le
Nouveau Testament : en identifiant le
Fils, Jésus-Christ au Logos (cf. Jn 1, 1),
il affirme que la sagesse de Dieu est
une Personne, le Verbe incarné, par
qui tout a été fait (cf. Jn 1, 3). Saint



Paul formule cette relation de la
création avec le Christ, en précisant
que toutes choses ont été créées en
lui, par lui et pour lui (cf. Col 1,
16-17).

Il y a donc une raison créatrice à
l'origine du cosmos (cf. Catéchisme,
284)[5]. Le christianisme a eu, dès ses
origines, une grande confiance dans
la capacité de la raison humaine à
connaître ; et une énorme certitude
que la raison (scientifique ou
philosophique) ne peut jamais
arriver à des conclusions contraires à
la foi, puisque les deux proviennent
de la même origine.

Il n'est pas rare de rencontrer
certaines personnes qui posent de
faux dilemmes par exemple entre
création et évolution. En réalité une
épistémologie adéquate non
seulement distingue les sphères des
sciences naturelles et de la foi, mais
reconnaît aussi dans la philosophie



un élément de médiation nécessaire,
car les sciences, avec leur méthode et
leur objet propres, ne couvrent pas
toute la sphère de la raison
humaine ; et la foi, qui se réfère au
même monde dont parlent les
sciences, a besoin de catégories
philosophiques pour se formuler et
entrer en dialogue avec la rationalité
humaine[6].

Il est donc logique que l'Église ait
cherché dès le début le dialogue avec
la raison : une raison consciente de
son caractère créé puisqu'elle ne s'est
pas donnée l'existence et ne dispose
pas complètement de son avenir :
une raison ouverte à ce qui la
transcende, à la Raison originelle en
somme. Paradoxalement, une raison
fermée qui croit pouvoir trouver en
elle-même la réponse à ses questions
les plus profondes, finit par affirmer
le non-sens de l'existence, et par ne
pas reconnaître l'intelligibilité du
réel (nihilisme, irrationalisme).



c) « qui est Seigneur et qui donne la
vie ».

« Nous croyons que [le monde]
procède de la volonté libre de Dieu
qui a voulu faire participer les
créatures à son être, sa sagesse et sa
bonté : " Car c’est toi qui créas toutes
choses ; tu as voulu qu’elles soient, et
elles furent créées " (Ap 4, 11). [...]
"Le Seigneur est bon pour tous, et sa
tendresse s'étend sur toutes ses
œuvres" (Ps 145, 9) » (Catéchisme,
295). « Issue de la bonté divine, la
création participe à cette bonté (" Et
Dieu vit que cela était bon (...) très
bon " : Gn 1, 4. 10. 12. 18. 21. 31). Car
la création est voulue par Dieu
comme un don » (Catéchisme, 299).

Ce caractère de bonté et de gratuité
permet de découvrir dans la création
l'action de l'Esprit – qui « planait sur
les eaux » (Gn 1,2) –, la Personne-Don
dans la Trinité, l'Amour subsistant
entre le Père et le Fils. L'Église



confesse sa foi dans l'œuvre créatrice
de l'Esprit Saint, donneur de vie et
source de tout bien[7].

L'affirmation chrétienne de la liberté
créatrice de Dieu nous permet de
surmonter l'étroitesse d'autres
visions qui, en plaçant une nécessité
en Dieu, finissent par soutenir un
fatalisme ou un déterminisme. Il n'y
a rien, ni « à l'intérieur » ni « à
l'extérieur » de Dieu qui l'oblige à
créer. Quelle est donc la fin qui
l'anime ? Que s'est-il proposé de faire
en nous créant ?

2) « Le monde a été créé pour la
gloire de Dieu » (Concile Vatican I).

Dieu a tout créé « non pas pour
accroître sa gloire mais pour la
manifester et la communiquer »[8] .
Insistant sur cet enseignement de
saint Bonaventure, le Concile Vatican
I (1870) déclare que « Dans sa bonté
et par sa force toute-puissante, non
pour augmenter sa béatitude, ni pour



acquérir sa perfection, mais pour la
manifester par les biens qu’il accorde
à ses créatures, ce seul vrai Dieu a,
dans le plus libre des desseins, crée à
partir de rien à la fois l'une et l'autre
créature, la spirituelle et la
corporelle » (DS 3002 ; cf. Catéchisme,
293). Lorsqu'on affirme, par
conséquent, que la fin de la créature
est la gloire de Dieu, on ne défend
pas une sorte d'égocentrisme divin.
Au contraire, Dieu, pour ainsi dire,
sort de lui-même pour se
communiquer aux créatures. La
gloire de Dieu consiste en cette
manifestation et communication de
sa bonté pour laquelle le monde a été
créé. Pour « faire de nous "des fils
adoptifs par Jésus-Christ : tel fut le
dessein bienveillant de Sa volonté à
la louange de gloire de sa grâce" (Ep
1, 5-6) : "Car la gloire de Dieu, c’est
l’homme vivant, et la vie de l’homme,
c’est la vision de Dieu" » (Catéchisme,
294)[9].



Loin d'une dialectique de principes
opposés (comme le dualisme
manichéen ou l'idéalisme moniste
hégélien), l'affirmation de la gloire de
Dieu comme fin de la création n'est
pas une négation de l'homme, mais
un présupposé indispensable à son
épanouissement. L'optimisme
chrétien s'enracine dans l'exaltation
conjointe de Dieu et de l'homme : «
L'homme n'est grand que si Dieu est
grand »[10]. C'est un optimisme et une
logique qui affirment la priorité
absolue du bien, mais qui ne sont pas
aveugles à la présence du mal dans le
monde et dans l'histoire, comme
nous le verrons dans le prochain
thème. Mais c'est surtout
l'affirmation centrale du
christianisme : Dieu a tout créé pour
le Christ, qui est à la fois Dieu et
homme, et dans sa glorieuse
exaltation l'humanité est élevée en
même temps que se manifeste la
splendeur de la divinité.



3. La nature temporelle du créé et
l'évolution

L'effet de l'action créatrice de Dieu
est la totalité du monde créé, « le ciel
et la terre » (Gn 1,1). Le quatrième
concile du Latran (1215) dit que Dieu
est « créateur de toutes les choses
visibles et invisibles, spirituelles et
corporelles, qui, par sa force toute-
puissante, a tout ensemble créé de
rien dès le commencement du temps
l'une et l'autre créature, la spirituelle
et la corporelle, c'est-à- dire les anges
et le monde, puis la créature
humaine faite à la fois d'esprit et de
corps » (DS 800).

Cela signifie, d'une part, que, comme
nous l'avons vu, le christianisme
dépasse à la fois le monisme (qui
affirme que la matière et l'esprit sont
confondus, que la réalité de Dieu et
celle du monde s’identifient) et le
dualisme (selon lequel la matière et



l'esprit sont des principes originels
opposés).

D'autre part cet enseignement
affirme que l'action créatrice
appartient à l'éternité de Dieu mais
que l'effet de cette action est marqué
par la temporalité. La Révélation
affirme que le monde a été créé avec
un commencement temporel, c'est-à-
dire qu'il a été créé avec le temps, ce
qui est conforme au dessein divin de
se manifester dans l'histoire du salut.
Il s'agit d'une vérité révélée que la
raison ne peut démontrer comme l'a
enseigné Thomas d'Aquin dans la
célèbre dispute médiévale sur
l'éternité du monde[11]. Dieu guide
l'histoire par sa providence.

La création a donc un
commencement, mais elle ne se
réduit pas au moment initial, elle est
configurée comme une création
continue puisque l'influence
créatrice divine ne disparaît pas. La



création est révélée dans la Bible
comme une action divine qui se
poursuit dans l'histoire jusqu'à son
aboutissement final dans la nouvelle
création. On comprend alors que
rien n'est plus éloigné de la vision
chrétienne qu'une mentalité
immobile selon laquelle tout était
déjà parfaitement fixé dès le départ.
Dans une vision dynamique, donc,
certains aspects de la théorie de
l'évolution s'intègrent sans difficulté,
sachant toujours qu'il faut distinguer
les niveaux de considération, en
respectant la sphère d'action et de
causalité divine, distincte de la
sphère d'action et de causalité des
êtres créés. Si l'exaltation de la
première au détriment de la seconde
conduit à un supranaturalisme
inacceptable (comme si Dieu faisait
tout et que les créatures étaient en
fait des « marionnettes » entre les
mains du seul agent divin), la
survalorisation de la seconde au
détriment de la première conduit à



une vision tout aussi insuffisante : le
déisme naturaliste selon lequel Dieu
ne peut agir dans un monde qui
possède sa propre autosuffisance.

4. Création et salut

La création est « le premier pas vers
l'alliance du Dieu unique avec son
peuple » (Compendium, 51). Dans la
Bible, la création est ouverte à
l'action salvatrice de Dieu dans
l'histoire qui a sa plénitude dans le
mystère pascal du Christ et qui
atteindra sa perfection finale à la fin
des temps. La création est faite en
vue du sabbat, le septième jour où le
Seigneur s'est reposé, le jour où
culmine la première création et qui
ouvre sur le huitième jour où
commence une œuvre encore plus
merveilleuse : la Rédemption, la
nouvelle création dans le Christ (2 Co
5,7 ; cf. Catéchisme, 345-349).

Cela montre la continuité et l'unité
du plan divin de création et de



rédemption. La relation entre les
deux peut être exprimée en disant
que, d'une part, la création est le
premier événement salvifique et,
d'autre part, que le salut rédempteur
a les caractéristiques d'une nouvelle
création. Cette relation éclaire des
aspects importants de la foi
chrétienne, comme l'ordination de la
nature à la grâce ou l'existence d'une
unique fin surnaturelle de l'homme.

5. La vérité sur la création dans la
vie du chrétien

La nature radicale de l'action
créatrice et salvatrice de Dieu exige
une réponse qui a le même caractère
de totalité : « Tu aimeras le Seigneur
ton Dieu de tout ton cœur, de toute
ton âme, de toute ta force » (Dt 6,5 ;
cf. Mt 22,37 ; Mc 12,30 ; Lc 10,27). En
même temps l'universalité de l'action
divine a un sens intensif et extensif :
Dieu crée et sauve l'homme en entier
et tous les hommes. Répondre à son



appel à l'aimer de tout notre être est
intrinsèquement lié au fait de porter
son amour au monde entier. Ainsi,
l'affirmation que l'apostolat est la
surabondance de la vie intérieure[12]

se manifeste par une dynamique
analogue de l'action divine, c'est-à-
dire de l'intensité de l'être, de la
sagesse et de l'amour trinitaire qui
déborde vers ses créatures.

La connaissance et l'admiration de la
puissance, de la sagesse et de l'amour
divins conduisent l'homme à une
attitude de révérence, d'adoration et
d'humilité, à vivre en présence de
Dieu en se sachant son enfant.
Conscient que tout a été créé pour la
gloire de Dieu, le chrétien cherche à
se conduire dans toutes ses actions
en vue de la véritable fin qui remplit
sa vie de bonheur : la gloire de Dieu,
et non sa propre vaine gloire. Il
s'efforce de rectifier l'intention dans
ses actions de sorte que l'on puisse



dire que c'est la seule fin de sa vie : 
Deo omnis gloria ! [13]

La grandeur et la beauté des
créatures éveillent l'admiration des
gens, provoquant des questions sur
l'origine et le destin du monde et de
l'homme, leur donnant un aperçu de
la réalité de leur Créateur. Le
chrétien, dans son dialogue avec les
non-croyants, peut soulever ces
questions afin que les esprits et les
cœurs s'ouvrent à la lumière du
Créateur. De même, dans son
dialogue avec les croyants de
différentes religions, le chrétien
trouve dans la création un excellent
point de départ, puisqu'il s'agit d'une
vérité en partie partagée, qui
constitue la base des valeurs morales
fondamentales de la personne.

Bibliographie de base



- Catéchisme de l'Église catholique, nos

279-301

- Compendium du Catéchisme de
l'Église catholique, nos 51-54

- Jean Paul II, Je crois en Dieu le Père.
Catéchèse sur le Credo (I).

- Saint Josémaria, Aimer le monde
passionnément, dans Entretiens avec
Mgr Escrivá, nos 113-123:

- Pedro Urbano, Au commencement
Dieu créa. Initiation à la théologie de
la création, Le Laurier, 1999.

[1] Cf. Pape François, Laudato Si'
(2015), nos 62-100 ; à la fin de
l'encyclique, le pape propose " deux
prières : l’une que nous pourrons
partager, nous tous qui croyons en
un Dieu Créateur Tout-Puissant ; et
l’autre pour que nous, chrétiens,
nous sachions assumer les
engagements que nous propose
l’Évangile de Jésus, en faveur de la

https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P1A.HTM
https://www.vatican.va/archive/compendium_ccc/documents/archive_2005_compendium-ccc_fr.html#JE%20CROIS%20EN%20DIEU%20LE%20P%C3%88RE
https://fr.escrivaworks.org/book/entretiens-chapitre-8.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/entretiens-chapitre-8.htm


création » (no 246) ; on peut voir la
même chose dans Fratelli tutti (2020),
no 287.

[2] Cf. Thomas d'Aquin, De potentia, q.
3, a.3, c. ; le Catéchisme de l'Église
catholique suit le même schéma.

[3] C'est pourquoi on dit que Dieu n'a
pas besoin d'instruments pour créer
puisqu'aucun instrument ne possède
la puissance infinie nécessaire pour
créer. C'est pourquoi aussi lorsque
l'on parle par exemple de l'homme
comme créateur ou comme pouvant
participer à la puissance créatrice de
Dieu, l'adjectif « créateur » est utilisé
dans un sens large.

[4] Augustin d'Hippone, Confessions, 3,
6, 11. Cf. Catéchisme, no 300.

[5] Cf. Benoît XVI, Homélie, 23 avril
2011.

[6] Le rationalisme scientiste et le
fidéisme non scientifique doivent



être corrigés par la philosophie. On
doit également éviter la fausse
apologétique de ceux qui voient une
concordance forcée en cherchant
dans les données fournies par la
science une vérification ou une
démonstration empirique des vérités
de la foi. En réalité, comme nous
l'avons dit, nous avons affaire à des
données qui relèvent de méthodes et
de disciplines différentes.

[7] Cf. Jean-Paul II, Dominum et
vivificantem (1986), no 10.

[8] Bonaventure de Bagnoregio, Super
Sent., lib.2, d.1, q.2, a.2, ad 1.

[9] La citation interne est tirée
d'Irénée de Lyon, Adversus haereses,
4, 20, 7.

[10] Benoît XVI, Homélie, 15-08-2005.

[11] Cf. Thomas d'Aquin, De aeternitate
mundi ; Contra Gentiles, II, cc. 31-38.



[12] Cf. Josémaria Escrivá, Chemin,n°
961.

[13] Cf. Josémaria Escrivá, Chemin, n°
780 ; Sillon, n° 647 ; Forge, n° 611,
639, 1051.:

Santiago Sanz

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/theme-4-dieu-
createur/ (07/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/theme-4-dieu-createur/
https://opusdei.org/fr-ci/article/theme-4-dieu-createur/
https://opusdei.org/fr-ci/article/theme-4-dieu-createur/

	Thème 4 : Dieu créateur

