
opusdei.org

Thème 36. La prière
du Notre Père

Avec la prière du Notre Père,
Jésus veut faire prendre
conscience à ses disciples de
leur condition d'enfants de
Dieu. La confiance et l'abandon
filial entre les mains de Dieu est
une conséquence importante
du sentiment de filiation divine.
Le Notre Père est le modèle de
toute prière : non seulement
nous demandons tout ce que
nous pouvons légitimement
désirer, mais aussi dans l'ordre
dans lequel il est convenable de
le faire.



12/11/2022

Jésus nous enseigne à nous
adresser à Dieu en tant que Père

Le premier mot du Notre Père,
"Père", est le plus important, car c'est
par lui que Jésus-Christ nous
apprend à nous adresser à Dieu en
tant que Père : « Prier le Père c’est
entrer dans son mystère, tel qu’Il est,
et tel que le Fils nous L’a révélé :
"L’expression Dieu le Père n’avait
jamais été révélée à personne.
Lorsque Moïse lui-même demanda à
Dieu qui Il était, il entendit un autre
nom. À nous ce nom a été révélé
dans le Fils, car ce nom implique le
nom nouveau de Père " (Tertullien, 
De oratione, 3) » (Catéchisme, 2779).

En enseignant le Notre Père, Jésus
révèle aussi à ses disciples qu'ils ont
été rendus participants de sa



Filiation : « Avec la révélation de
cette prière, les disciples découvrent
leur participation particulière à la
filiation divine, dont saint Jean dira
dans le Prologue de son Évangile :
"Mais à tous ceux qui l’ont reçu (c'est-
à-dire à tous ceux qui ont accueilli le
Verbe fait chair), il a donné de
pouvoir devenir enfants de Dieu" (Jn
1, 12). C'est pourquoi ils prient à juste
titre selon son enseignement : Notre 
Père »[1].

Jésus-Christ fait toujours la
distinction entre "Mon Père" et "Votre
Père" (cf. Jn 20, 17). En fait, quand il
prie, il ne dit jamais "Notre Père".
Cela montre que sa relation avec
Dieu est totalement unique : c'est sa
relation et celle de personne d'autre.
Avec la prière du Notre Père, Jésus
veut rendre ses disciples conscients
de leur condition d'enfants de Dieu
tout en soulignant la différence entre
leur filiation naturelle et notre



filiation divine adoptive, reçue
comme un don gratuit de Dieu.

La prière du chrétien est la prière
d'un enfant de Dieu qui s'adresse à
son Dieu Père avec une confiance
filiale qui s’exprime « dans les
liturgies d’Orient et d’Occident par la
belle expression typiquement
chrétienne : parrhésia, simplicité
sans détour, confiance filiale, joyeuse
assurance, humble audace, certitude
d’être aimé (cf. Ep 3, 12 ; He 3, 6 ; 4,
16 ; 10, 19 ; 1 Jn 2, 28 ; 3, 21 ; 5, 14)
» (Catéchisme, 2778). Le mot 
parrhesia désignait à l'origine le
privilège de la liberté de parole du
citoyen grec dans les assemblées
populaires, et a été adopté par les
Pères de l'Église pour exprimer le
comportement filial du chrétien
devant son Dieu Père.

Filiation divine et fraternité
chrétienne



En appelant Dieu " Notre Père ", nous
reconnaissons que la filiation divine
nous unit au Christ, « premier-né
d'une multitude de frères » (Rm 8,29),
par une véritable fraternité
surnaturelle. L'Église est cette
nouvelle communion de Dieu et des
hommes (cf. Catéchisme, 2790).

C'est pourquoi la sainteté chrétienne,
tout en étant personnelle et
individuelle, n'est jamais
individualiste ou égocentrique : « si
nous prions en vérité "Notre Père",
nous sortons de l’individualisme, car
l’Amour que nous accueillons nous
en libère. Le "notre" du début de la
Prière du Seigneur, comme le "nous"
des quatre dernières demandes, n’est
exclusif de personne. Pour qu’il soit
dit en vérité (cf. Mt 5, 23-24 ; 6,
14-16), nos divisions et nos
oppositions doivent être surmontées
» (Catéchisme, 2792).



La fraternité établie par la filiation
divine s'étend également à tous les
hommes, car en un certain sens, tous
sont les enfants de Dieu – ses
créatures – et sont appelés à la
sainteté : « il n'y a qu'une seule race
sur la terre : la race des enfants de
Dieu »[2]. Par conséquent, le chrétien
doit se sentir solidaire dans la tâche
de conduire toute l'humanité vers
Dieu.

La filiation divine nous pousse à
l'apostolat qui est une manifestation
nécessaire de la filiation et de la
fraternité : « Pense aux autres — et
avant tout, à ceux qui sont près de toi
—, comme à ce qu'ils sont : des
enfants de Dieu, avec toute la dignité
qui s'attache à ce titre merveilleux.
Nous devons nous comporter comme
des enfants de Dieu avec les enfants
de Dieu : notre amour doit être un
amour qui se sacrifie, un amour
quotidien, fait de mille détails de



compréhension, de sacrifice
silencieux, de don discret de soi »[3].

Une conséquence importante du sens
de la filiation divine est la confiance
et l'abandon filial entre les mains de
Dieu. Saint Josémaria affirmait que «
face à son père, un enfant peut réagir
de mille manières. À nous de nous
efforcer, comme des enfants, de nous
rendre compte que le Seigneur, en
nous voulant pour enfants, nous fait
vivre dans sa maison, au milieu de ce
monde ; nous intègre à sa famille, fait
nôtre ce qui est sien, et sien ce qui est
nôtre ; nous vaut cette familiarité et
cette confiance qui nous font Lui
demander, comme des petits enfants,
l'impossible ! »[4].

L'abandon filial, qui n'est pas si dû
que cela à la lutte ascétique
personnelle – bien qu’elle soit
présupposée – consiste à se laisser
conduire par Dieu. Il s'agit d'un
abandon actif, libre et conscient de la



part du fils ou de la fille. Cette
attitude a donné naissance à une
manière concrète de vivre la filiation
divine – qui n'est pas la seule, ni un
chemin obligatoire pour tous –
appelée "enfance spirituelle" : elle
consiste à se reconnaître non
seulement comme un enfant, mais
comme un petit enfant, un enfant en
grand besoin devant Dieu. C'est ainsi
que le dit saint François de Sales : « "
si vous ne changez pas pour devenir
comme les enfants, vous n’entrerez
pas dans le royaume des Cieux " (Mt
18, 3). Tant que l'enfant est petit, il se
maintient dans une grande
simplicité ; il ne connaît que sa
mère ; il n'a qu'un seul amour, sa
mère ; une seule aspiration, le giron
de sa mère ; il ne désire rien d'autre
que de se coucher dans un repos
aussi bienveillant. L'âme
parfaitement simple n'a qu'un seul
amour, Dieu ; et dans cet unique
amour, une seule aspiration, celle de
se reposer dans le sein du Père



céleste, et d'y établir son repos,
comme un enfant aimant, Lui
laissant tous les soins, ne cherchant
rien d'autre que de rester dans cette
sainte confiance »[5]. Pour sa part,
saint Josémaria conseillait également
de suivre le chemin de l'enfance
spirituelle : « Si vous êtes enfants,
vous n’aurez pas de chagrins : les
enfants oublient à l’instant leurs
peines pour retourner à leurs jeux
habituels. — C’est pourquoi, vous
abandonnant, vous n’aurez pas à
vous soucier, puisque vous vous
reposerez dans les bras du Père »[6].

Les sept demandes du Notre Père

Dans le Notre Père, l'invocation
d'ouverture : Notre Père qui es aux
cieux, est suivie de sept demandes. «
Les trois premières demandes ont
pour objet la Gloire du Père : la
sanctification du Nom, l’avènement
du Règne et l’accomplissement de la
volonté divine. Les quatre autres lui



présentent nos désirs : ces demandes
concernent notre vie pour la nourrir
ou pour la guérir du péché et elles se
rapportent à notre combat pour la
victoire du Bien sur le Mal
» (Catéchisme, 2857).

Le Notre Père est le modèle de toute
prière, comme l'enseigne saint
Thomas d'Aquin : « L’oraison
dominicale est la plus parfaite des
prières…. En elle, non seulement
nous demandons tout ce que nous
pouvons légitimement désirer, mais
aussi selon l'ordre dans lequel nous
devons le désirer. Ainsi, cette prière
ne nous apprend pas seulement à
demander, mais forme aussi toute
notre affectivité »[7].

Première demande : Que ton nom
soit sanctifié

La sainteté de Dieu ne peut être
augmentée par aucune créature.
Pour cette raison, « le terme
"sanctifier" doit s’entendre ici, non



d’abord dans son sens causatif (Dieu
seul sanctifie, rend saint) mais
surtout dans un sens estimatif :
reconnaître comme saint, traiter
d’une manière sainte. (…) Dès la
première demande à notre Père,
nous sommes plongés dans le
mystère intime de sa Divinité et dans
le drame du salut de notre humanité.
Lui demander que son Nom soit
sanctifié nous implique dans " le
Dessein bienveillant qu’il avait formé
par avance " pour que " nous soyons
saints et immaculés en sa présence,
dans l’amour " (cf. Ep 1, 9. 4)
» (Catéchisme, 2807). Ainsi, l'exigence
de la première demande est que la
sainteté divine brille et augmente
dans nos vies : « Qui pourrait
sanctifier Dieu puisque c’est Lui qui
sanctifie ? Inspirés par ces mots "
soyez saints (…), car moi (…) je suis
saint " (Lv 20,26), nous demandons
que, sanctifiés par le baptême, nous
puissions persévérer dans ce que
nous avons commencé à être. Et nous



le demandons chaque jour car nous
nous trompons quotidiennement et
nous devons purifier nos péchés par
une sanctification incessante…. Nous
avons donc recours à la prière pour
que cette sainteté demeure en nous
»[8].

Deuxième demande : que ton règne
vienne

La deuxième demande exprime
l'espoir qu'un temps nouveau
viendra où Dieu sera reconnu par
tous comme le Roi qui apportera des
bienfaits à ses sujets : « Cette
demande, c’est le " Marana Tha ", le
cri de l’Esprit et de l’Épouse : " Viens,
Seigneur Jésus " (Ap 22, 20) (...). Dans
la prière du Seigneur, il s’agit
principalement de la venue finale du
Règne de Dieu par le retour du Christ
(cf. Tt 2, 13) » (Catéchisme,
2817-2818). En revanche, le Royaume
de Dieu a déjà été inauguré dans ce
monde avec la première venue du



Christ et l'envoi de l'Esprit Saint : « le
royaume de Dieu (…) est justice, paix
et joie dans l’Esprit Saint » (Rm
14,17). Les derniers temps dans
lesquels nous sommes sont les temps
de l'effusion du Saint-Esprit. Depuis
lors, un combat décisif s'est engagé
entre la "chair" et l'Esprit (cf. Gal
5,16-25) : « Seul un cœur pur peut
dire avec assurance : ‘Que ton Règne
vienne’. Il faut avoir été à l’école de
Paul pour dire : ‘Que le péché ne
règne donc plus dans notre corps
mortel’ (Rm 6, 12). Celui qui se garde
pur dans ses actions, ses pensées et
ses paroles, peut dire à Dieu : ‘Que
ton Règne vienne !’ (S. Cyrille de
Jérusalem, Catecheses mystagogicæ,
5, 13) » (Catéchisme, 2819). En
définitive, dans la deuxième
demande, nous exprimons le désir
que Dieu règne en nous aujourd'hui
par la grâce, que son Royaume sur la
terre s'étende chaque jour davantage
et qu'à la fin des temps, il règne
pleinement sur tous au Ciel.



Troisième demande : que ta
volonté soit faite sur la terre
comme au ciel.

La volonté de Dieu est que « tous les
hommes soient sauvés et
parviennent à la pleine connaissance
de la vérité » (1 Tim 2,3-4). Jésus nous
enseigne que l'on entre dans le
Royaume des Cieux, non par des
paroles, mais en « faisant la volonté
de mon Père qui est aux cieux » (Mt
7,21). Pour cela par ces paroles «
nous demandons à notre Père d’unir
notre volonté à celle de son Fils pour
accomplir sa Volonté, son Dessein de
salut pour la vie du monde. Nous en
sommes radicalement impuissants,
mais unis à Jésus et avec la puissance
de son Esprit Saint, nous pouvons lui
remettre notre volonté et décider de
choisir ce que son Fils a toujours
choisi : faire ce qui plaît au Père (cf.
Jn 8, 29) » (Catéchisme, 2825).
Lorsque nous prions dans le Notre
Père : Que ta volonté soit faite sur la



terre comme au ciel, nous ne
demandons pas « dans le sens que
Dieu fasse ce qu'il veut, mais que
nous puissions faire ce que Dieu veut
»[9]. D'autre part, l'expression sur la
terre comme au ciel montre que, dans
cette demande, nous désirons
ardemment que, comme la volonté
de Dieu a été accomplie chez les
anges et les bienheureux du ciel, elle
le soit aussi chez nous qui sommes
encore sur la terre.

Quatrième pétition : donne-nous
aujourd'hui notre pain de ce jour.

Cette demande exprime l'abandon
filial des enfants de Dieu, car « le
Père, qui nous donne la vie, ne peut
pas ne pas nous donner la nourriture
nécessaire à la vie, tous les biens
"convenables", matériels et spirituels
» (Catéchisme, 2830). Le sens chrétien
de cette quatrième demande «
concerne le Pain de Vie : la Parole de
Dieu à accueillir dans la foi, le Corps



du Christ reçu dans l’Eucharistie (cf.
Jn 6, 26-58) » (Catéchisme, 2835).
L'expression chaque jour, « prise
dans un sens temporel, (…) est une
reprise pédagogique de
"aujourd’hui" (cf. Ex 16, 19-21) pour
nous confirmer dans une confiance
"sans réserve". Prise au sens
qualitatif, elle signifie le nécessaire à
la vie, et plus largement tout bien
suffisant pour la subsistance (cf. 1
Tm 6, 8) » (Catéchisme, 2837).

Cinquième demande : Pardonnez-
nous nos offenses comme nous
pardonnons à ceux qui nous ont
offensés.

Dans cette nouvelle demande, nous
commençons par reconnaître notre
état de pécheur : « nous revenons à
lui, comme l’enfant prodigue (cf. Lc
15, 11-32), et nous nous
reconnaissons pécheurs devant lui,
comme le publicain (cf. Lc 18, 13).
Notre demande commence par une



"confession" où nous confessons en
même temps notre misère et sa
Miséricorde » (Catéchisme, 2839).
Mais cette demande ne sera pas
entendue si nous n'avons pas d'abord
répondu à une exigence : pardonner
à ceux qui nous ont offensés. Et la
raison en est la suivante : « ce flot de
miséricorde ne peut pénétrer notre
cœur tant que nous n’avons pas
pardonné à ceux qui nous ont
offensés. L’Amour, comme le Corps
du Christ, est indivisible : nous ne
pouvons pas aimer le Dieu que nous
ne voyons pas si nous n’aimons pas
le frère, la sœur, que nous voyons (cf.
1 Jn 4, 20). Dans le refus de
pardonner à nos frères et sœurs,
notre cœur se referme, sa dureté le
rend imperméable à l’amour
miséricordieux du Père
» (Catéchisme, 2840).

Sixième demande : ne nous laisse
pas entrer en tentation.



Cette demande est liée à la
précédente, car le péché est la
conséquence du libre consentement
à la tentation. C'est pourquoi nous
demandons maintenant à notre Père
« de ne pas nous y " laisser entrer ".
(…) Nous lui demandons de ne pas
nous laisser prendre le chemin qui
conduit au péché. Nous sommes
engagés dans le combat "entre la
chair et l’Esprit". Cette demande
implore l’Esprit de discernement et
de force ». (Catéchisme,2846). Dieu
nous donne toujours sa grâce pour
surmonter les tentations : « Dieu est
fidèle ; il ne permettra pas que vous
soyez tentés au-delà de vos forces.
Avec la tentation, il vous donnera le
moyen d’en sortir et la force de la
supporter " (1 Co 10, 13)
» (Catéchisme, 2848) ; mais pour
toujours surmonter les tentations il
est nécessaire de prier : « un tel
combat et une telle victoire ne sont
possibles que dans la prière. C’est par
sa prière que Jésus est vainqueur du



Tentateur, dès le début (cf. Mt 4, 1-11)
et dans l’ultime combat de son
agonie (cf. Mt 26, 36-44). C’est à son
combat et à son agonie que le Christ
nous unit dans cette demande à
notre Père. (…) Cette demande prend
tout son sens dramatique par rapport
à la tentation finale de notre combat
sur terre ; elle demande la 
persévérance finale. " Je viens comme
un voleur : heureux celui qui veille !
" (Ap 16, 15) » (Catéchisme, 2849).

Septième demande : Et délivre-
nous du mal

La dernière demande est contenue
dans la prière sacerdotale de Jésus à
son Père : « Je ne prie pas pour que
tu les retires du monde, mais pour
que tu les gardes du Mauvais » (Jn 17,
15). En effet, dans cette demande, le
mal n’est pas une abstraction, mais il
désigne une personne, Satan, le
Mauvais, l’ange qui s’oppose à Dieu.
Le "diable" (dia-bolos) est celui qui "



se jette en travers " du dessein de
Dieu et de son "œuvre de salut"
accomplie dans le Christ
» (Catéchisme, 2851). En outre, « en
demandant d’être délivrés du
Mauvais, nous prions également
pour être libérés de tous les maux,
présents, passés et futurs, dont il est
l’auteur ou l’instigateur
» (Catéchisme, 2854), en particulier
du péché, le seul vrai mal[10], et de sa
peine qui est la damnation éternelle.
Les autres maux et tribulations
peuvent être transformés en bien, si
nous les acceptons et les unissons
aux souffrances du Christ sur la
Croix.

Bibliographie de base

– Catéchisme de l'Église Catholique, n°
2759-2865

Lectures recommandées

https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P9P.HTM


– Catéchèse du pape François sur le
Notre Père, audiences (décembre
2018 à mai 2019).

– Benoît XVI - Joseph Ratzinger, Jésus
de Nazareth (chapitre sur la Prière
du Seigneur).

– Saint Josémaria, Quand le christ
passe: homélie L'Ascension du
Seigneur au ciel, n° 117-126

- ID., Amis de Dieu: homélie L’amitié
avec Dieu, n° 142-153

- ID., homélie Vers la sainteté, n°
294-316

[1] St Jean Paul II, Audience, 1-
VII-1987, 3.

[2] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, 13.

[3] Ibid., 36.

https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-12.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-12.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-12.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-12.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu-chapitre-9.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu-chapitre-9.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu-chapitre-9.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu-chapitre-9.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu-chapitre-18.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu-chapitre-18.htm


[4] Ibid., 64.

[5] Saint François de Sales, Entretiens
spirituels, no 16, 7.

[6] Saint Josémaria, Chemin, 864.

[7] Saint Thomas d'Aquin, Summa
theologiæ, II-II, 83, 9.

[8] Saint Cyprien, De dominica
oratione, 12.

[9] Ibid., 14.

[10] Cf. Saint Josémaria, Chemin, 386.

Manuel Belda

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/theme-36-la-
priere-du-notre-pere/ (12/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/theme-36-la-priere-du-notre-pere/
https://opusdei.org/fr-ci/article/theme-36-la-priere-du-notre-pere/
https://opusdei.org/fr-ci/article/theme-36-la-priere-du-notre-pere/

	Thème 36. La prière du Notre Père

