opusdei.org

Theme 35. La priére
dans la vie
chrétienne

Les contenus de la priére sont
variés. La priere de demande
reléve de I'expérience religieuse
universelle. La reconnaissance
pour les biens recus incite
'esprit a se tourner vers Dieu.
C'est aussi une partie essentielle
de la priere que de reconnaitre
et de proclamer la grandeur de
Dieu. Le Catéchisme distingue
entre la priere vocale, la
méditation et la priére
contemplative. Tous trois ont en
commun une caractéeristique
fondamentale : le recueillement



du cceur. La priere n'est pas
optionnelle mais vitale.

12/11/2022

Qu'est-ce que la priére ?

En frangais, il existe deux mots pour
désigner la relation d'amour
consciente et familiere entre
I'homme et Dieu : priére et oraison.
Le mot "priere" vient du verbe latin
precor, qui signifie mendier, aller
vers quelqu'un (en situation de
fragilité) pour demander un
bénéfice. Le mot "oraison" vient du
substantif latin oratio, qui signifie
parole, discours, langage.

Les définitions qu’on donne de la
priere refletent généralement ces
différences de nuance que nous
venons de rencontrer a propos de la
terminologie. Par exemple, saint Jean



Damascene la considere comme «
I'élévation de I'ame vers Dieu ou la
demande a Dieu de biens
convenables (De fide orthodoxa, 111,
24 : PG 94, 1098D) ; tandis que pour
saint Jean Climaque, il s'agit plutot
d'une « conversation familiere et
d'une union de I'homme avec Dieu

» (Scala paradisi, grado 28 : PG 88,
1129). Pour sa part, sainte Thérese de
I'Enfant-Jésus définit la priére
comme « un élan du cceur, un simple
regard lancé vers le ciel, un cri de
reconnaissance et d'amour, tant dans
I'épreuve que dans de la joie

» (manuscrit autobiographique C, 25

r).

Les contenus de la priére, comme
ceux de tout dialogue amoureux,
peuvent étre nombreux et varieés.
Toutefois, il convient d'en souligner
certains particuliérement
significatifs :

1) Demande



La référence a la priére de demande
est fréquente dans toute 1'Ecriture
Sainte, y compris sur les lévres de
Jésus qui non seulement en fait usage
mais nous invite a demander en
soulignant la valeur et I'importance
d'une priere simple et confiante. La
tradition chrétienne a réitéré cette
invitation en la mettant en pratique
de multiples facons : demande de
pardon pour son propre salut et pour
celui des autres, pour I'Eglise et pour
I'apostolat, pour les besoins les plus
divers, etc.

En fait, la priére de demande fait
partie de l'expérience religieuse
universelle. La reconnaissance, bien
que parfois diffuse, de la réalité de
Dieu (ou plus généralement d'un étre
supérieur), provoque la tendance a
se tourner vers Lui, en demandant sa
protection et son aide. La priére ne
s'épuise certes pas dans
I'imploration, mais la demande est
une manifestation décisive de la



priere dans la mesure ou elle
reconnait et exprime la condition
créée de 1'étre humain et sa
dépendance absolue a 1'égard d'un
Dieu dont la foi nous fait pleinement
connaitre I'amour (Cf. Catéchisme,
2629.2635).

2) Action de graces

La reconnaissance des biens recus et,
a travers eux, de la magnificence et
de la miséricorde divine, pousse
'esprit a se tourner vers Dieu pour
proclamer ses bienfaits et L’en
remercier. L'attitude d'action de
graces remplit I'Ecriture Sainte et
I'histoire de la spiritualité du début a
la fin. Toutes deux montrent que,
lorsque cette attitude s'enracine dans
I'ame, elle donne lieu a un processus
qui conduit a reconnaitre comme un
don divin la totalité de ce qui arrive,
non seulement les réalités que
I'expérience immeédiate accrédite
comme gratifiantes, mais aussi celles



qui peuvent sembler négatives ou
adverses.

Conscient que les événements se
situent dans le plan d'amour de Dieu,
le croyant sait que tout concourt au
bien de ceux (chaque personne) qui
sont l'objet de I'amour de Dieu (cf.
Rm 8, 28). « Habitue-toi a élever ton
cceur vers Dieu en action de graces,
et souvent dans la journée. — Parce
qu’il te donne ceci ou cela. — Parce
qu'on t’a humilié. — Parce que tu ne
possédes pas ce dont tu as besoin, ou
parce que tu le possedes. Parce que
sa Meére, qui est aussi ta Mere, il I’'a
voulue si belle. — Parce qu’il a créé
le soleil et la lune, et cet animal et
cette plante. — Parce qu’il a donné a
celui-ci d’étre éloquent et a toi de
bredouiller... Remercie-le de tout,
parce que tout est bon » (Chemin,
268).

3) Adoration et louange



C'est une partie essentielle de la
priere que de reconnaitre et de
proclamer la grandeur de Dieu, la
plénitude de son étre, l'infinitude de
sa bonté et de son amour. On peut
déboucher sur la louange par la
considération de la beauté et de la
grandeur de l'univers, comme il
arrive dans de nombreux textes
bibliques (cf. Ps 19 ; Si 42, 15-25 ; Dn
3, 32-90) et dans de nombreuses
prieres de la tradition chrétienne ; ou
en voyant les grandes et
merveilleuses ceuvres que Dieu
accomplit dans I'histoire du salut,
comme exprimé dans le
Magnificat(Lc 1, 46-55) ou dans les
grands hymnes pauliniens (voir, par
exemple, Ep 1, 3-14) ; ou des petits
actes, méme insignifiants, dans
lesquels se manifeste I'amour de
Dieu.

En tout cas, ce qui caractérise la
louange, c'est qu'a travers elle le
regard se dirige directement vers



Dieu lui-méme - tel qu'il est en lui-
méme —, dans sa perfection illimitée
et infinie. « La louange est la forme
de priere qui reconnait le plus
immédiatement que Dieu est Dieu.
Elle Le chante pour lui-méme, elle
Lui rend gloire au-dela de ce qu’ll
fait, parce qu’IL EST » (Catéchisme,
2639). Elle est donc intimement liée a
I'adoration, a la reconnaissance, non
seulement intellectuelle mais
existentielle, de la petitesse de toute
la création par rapport au Créateur
et, par conséquent, a I'humilité, a
l'acceptation de l'indignité
personnelle devant Celui qui nous
transcende a l'infini ; a
I'émerveillement que ce Dieu, auquel
les anges et I'univers entier rendent
hommage, ait daigné non seulement
fixer son regard sur I'homme, mais
habiter en I'homme, s'incarner.

L'adoration, la louange, la demande,
I'action de graces résument les
dispositions de base qui informent



tout le dialogue entre I'hnomme et
Dieu. Quel que soit le contenu
spécifique de la priére, celui qui prie
le fait toujours, d'une manieére ou
d'une autre, explicitement ou
implicitement, en adorant, louant,
suppliant, implorant ou rendant
grace au Dieu qu'il révere, qu'il aime
et en qui il a confiance. En méme
temps, il est important de répéter
que le contenu spécifique de la
priere peut étre tres varié. Parfois, la
priere sera utilisée pour considérer
des passages de I'Ecriture, pour
approfondir la compréhension d'une
vérité chrétienne, pour revivre la vie
du Christ, pour ressentir la proximité
de Marie.... A d'autres moments, elle
partira de notre propre vie pour
partager avec Dieu les joies et les
soucis, les espoirs et les problémes
rencontrés dans l’existence ; pour
trouver un soutien ou une
consolation ; pour examiner son
propre comportement devant Dieu et
arriver a des résolutions et des



décisions ; ou plus simplement pour
commenter les événements de la
journée avec Celui dont nous savons
qu’ll nous aime.

Rencontre entre le croyant et le Dieu
sur Lequel on s’appuie et par lequel
on se sait aimé, la priére peut porter
sur toutes les incidences qui
composent l'existence, et sur tous les
sentiments que le coeur peut
éprouver. « Tu m’as écrit : “ Prier,
C’est parler avec Dieu. Mais de quoi ?
» — De quoi ? De lui, de toi : joies,
tristesses, succes et défaites, nobles
ambitions, soucis quotidiens...,
faiblesses ! actions de graces et
demandes, Amour et réparation. En
deux mots, le connaitre et te
connaitre : “ se fréquenter ! ”

» (Chemin, 91). Dans un cas comme
dans l'autre, la priere sera toujours
une rencontre intime et filiale entre
I'homme et Dieu ; elle favorisera le
sentiment de la proximité divine et



conduira a vivre chaque jour de sa
vie face a Lui.

Expressions ou formes de la priére

En ce qui concerne les modes ou les
formes dans lesquels ’oraison se
traduit, les auteurs en proposent
généralement diverses : oraison
vocale et oraison mentale ; priere
publique et priere privée ; oraison a
dominante intellectuelle ou réflexive
et oraison affective ; priere réglée et
priere spontanée, etc. En d'autres
occasions, les auteurs tentent
d'esquisser une gradation dans
I'intensité de la priere en distinguant
I’oraison mentale, I’oraison affective,
I’oraison de quiétude, la
contemplation, ’oraison unitive....

Le Catéchisme de I'Eglise Catholique
structure son exposé en distinguant «
trois expressions majeures de la vie
de priere : la priere vocale, la
méditation, ’oraison. Un trait
fondamental leur est commun : le



recueillement du cceur. Cette
vigilance a garder la Parole et a
demeurer en présence de Dieu fait de
ces trois expressions des temps forts
de la vie de priére » (Catéchisme,
2699). Une analyse du texte montre
d'ailleurs que le Catéchisme de
I'Eglise Catholique, en utilisant cette
terminologie, ne se référe pas a trois
degrés de la vie de priéere, mais plutot
a deux voies, la priere vocale et la
méditation, toutes deux présentées
comme conduisant a ce sommet de la
vie de priere qu'est la contemplation.
Dans notre exposé, nous nous en
tiendrons a ce schéma.

1) L’oraison vocale

L'expression "oraison vocale" désigne
une phrase qui est exprimée
vocalement, c'est-a-dire au moyen de
mots articulés ou prononcés. Cette
premiere approximation, bien
qu’exacte, ne va pas au cceur du
probleme. En effet, d'une part, tout



dialogue intérieur, méme s'il peut
étre décrit comme exclusivement ou
principalement mental, se référe,
chez I'étre humain, au langage ; et, a
I'occasion, au langage articulé a
haute voix, également dans l'intimité
de sa propre chambre. D'autre part,
il faut affirmer que la priére vocale
n'est pas seulement une question de
mots mais surtout de pensée et de
cceur. Il est donc plus juste de dire
que la priere vocale est celle qui est
faite a I'aide de formules préétablies,
longues ou courtes (oraisons
jaculatoires), soit tirées de la Sainte
Ecriture (le Notre Pére, I'Ave
Maria...), soit recues de la tradition
spirituelle (le Veni Sancte Spiritus, le
Salve regina, le Souvenez-vous ...).

Tout cela, comme il est évident, a la
condition que les expressions ou les
formules récitées vocalement soient
une vraie priere, c'est-a-dire qu'elles
répondent a l'exigence que la
personne qui les récite le fasse non



seulement avec sa bouche mais aussi
avec son esprit et son cceur. C'est
pourquoi saint Josémaria dit : «
Doucement. — Considere ce que tu
dis, qui le dit et a qui c’est dit. — Car
ce parler hatif, qui ne laisse place a
aucune réflexion, n’est que concert
de casseroles. Et je te dirai, avec
sainte Thérese d’Avila, que je
n’appelle pas cela prier, méme si tu
remues abondamment les lévres

» (Chemin, 85).

La priere vocale joue un role décisif
dans la pédagogie de la prieére,
surtout au début de la relation avec
Dieu. En effet, en apprenant le signe
de la Croix et les priéres vocales, les
enfants, et souvent aussi les adultes,
sont initiés a I'expérience concreéte de
la foi et donc a la vie de priere.
Toutefois, le role et 'importance de
la priéere vocale ne se limitent pas
aux débuts du dialogue avec Dieu
mais sont appelés a accompagner la



vie spirituelle tout au long de son
développement.

2) La méditation

Méditer signifie appliquer ses
pensées a la considération d'une
réalité ou d'une idée avec le désir de
la connaitre et de la comprendre plus
profondément et plus parfaitement.
Chez un chrétien, la méditation -
souvent appelée aussi oraison
mentale — implique de diriger ses
pensées vers Dieu tel qu'll s'est révélé
tout au long de I'histoire d'Israél et
définitivement et pleinement dans le
Christ. Et, avec la perspective de
Dieu, de regarder sa propre existence
pour l'évaluer et l'adapter au
mystere de vie, de communion et
d'amour que Dieu nous a fait
connaitre.

La méditation peut se développer
spontanément pendant les moments
de silence qui accompagnent ou
suivent les célébrations liturgiques



ou apres la lecture d'un texte
biblique ou d'un passage d'un auteur
spirituel. A d'autres moments, elle
peut prendre la forme de temps
spécifiquement réserves a cet effet.
En tout cas, il est évident que —
surtout au début, mais pas seulement
— elle implique un effort, un désir
d'approfondir la connaissance de
Dieu et de sa volonté, et un
engagement personnel effectif pour
I'amélioration de la vie chrétienne.
En ce sens, on peut dire que « la
méditation est surtout une recherche
» (Catéchisme, 2705), bien qu'il faille
ajouter qu'elle n'est pas une
recherche de quelque chose, mais de
Quelqu'un. Le but de la méditation
chrétienne n'est pas seulement, et
pas principalement, de comprendre
quelque chose (en définitive de
comprendre la maniéere dont Dieu
procede et se manifeste), mais de Le
rencontrer et, l'ayant rencontré, de
s'identifier a Sa volonté et de s'unir a
Lui.



3) La priére contemplative

Le développement de l'expérience
chrétienne, et, en elle et avec elle, de
la priéere, conduit a une
communication toujours plus
continue, plus personnelle et plus
intime entre le croyant et Dieu. C'est
dans ce contexte que s'inscrit la
priére que le Catéchisme décrit
comme contemplative, fruit d'une
croissance de l'expérience théologale
d'ou découle un sens vif de la
proximité amoureuse de Dieu ; par
conséquent, le rapport avec Dieu
devient toujours plus direct, familier
et confiant, et méme, au-dela des
mots et de la pensée réflexive, on en
vient a vivre de fait en communion
intime avec Lui.

« Qu'est-ce que I’oraison ? »,
demande le Catéchisme de I'Eglise
Catholique au début de la section
consacree a la priére contemplative,
tout en y répondant immédiatement



en affirmant, avec des mots
empruntés a sainte Thérese d’Avila,
qu'elle n'est rien d'autre « qu’un
commerce intime d’amitié ou ’on
s’entretient souvent seul a seul avec
ce Dieu dont on se sait aimé » (Livre
de la vie, 8, 5). L'expression prieére
contemplative, telle qu'elle est
utilisée dans le Catéchisme de I'Eglise
Catholique et dans de nombreux
autres écrits antérieurs et
postérieurs, se réfere donc a ce que
I'on peut décrire comme le sommet
de la contemplation, c'est-a-dire le
moment ou, par l'action de la gréace,
'esprit est conduit au seuil du divin,
transcendant toutes les autres
réalités. Mais aussi, et plus
largement, a une croissance vive et
sincere de la présence de Dieu et du
désir de communion profonde avec
Lui. Et cela est vrai aussi bien dans
les temps consacrés spécialement a
la priére que dans l'ensemble de la
vie. La priere est, en somme, appelée
a impliquer toute la personne



humaine - intelligence, volonté et
sentiments — en atteignant le centre
du cceur pour en changer les
dispositions, pour informer toute la
vie du chrétien, en faisant de lui un
autre Christ (cf. Gal 2,20).

Avec l'expression « contemplatifs au
milieu du monde », saint Josémaria
résumait I'un des traits essentiels de
'esprit de I'Opus Dei, en affirmant
que le chrétien ordinaire, appelé a se
sanctifier au milieu du monde, peut
atteindre la plénitude de la
contemplation sans avoir besoin de
quitter sa condition séculiere. Selon
saint Josémaria, le chrétien ordinaire
est appelé a étre contemplatif
précisément dans et a travers sa vie
ordinaire, car la contemplation ne se
limite pas a quelques moments
précis de la journée (moments
expressément consacrés a la priere
personnelle et liturgique,
participation a la Sainte Messe, etc.),
mais peut embrasser toute la



journée, jusqu'a devenir une priere
continue, ou I'Ame « se sent et se sait
aussi sous le regard aimant de Dieu,
a tout instant » (Amis de Dieu, 307).
C'est pourquoi il affirme : «
J’aimerais que (...) nous nous
persuadions une fois pour toutes de
la nécessité de nous préparer a étre
des &mes contemplatives, en pleine
rue, au milieu de notre travail,
d’entretenir avec Dieu une
conversation qui ne doit pas fléchir
tout au long de la journée. C’est 1a le
seul chemin si nous prétendons
marcher loyalement sur les pas du
Malitre » (Amis de Dieu, 238).

Conditions et caractéristiques de la
priére

La priére, comme tout acte
pleinement personnel, requiert
attention et intention, conscience de
la présence de Dieu et dialogue
efficace et sincére avec Lui. La
condition pour que tout cela soit



possible est le recueillement. Le mot
recueillement désigne l'action par
laquelle la volonté, en vertu de sa
capacité a dominer toutes les forces
qui composent la nature humaine,
cherche a modérer la tendance a la
dispersion, favorisant ainsi le calme
intérieur et la sérénité. Cette attitude
est essentielle dans les moments
consacreés spécialement a la priere,
en interrompant les autres taches et
en essayant d'éviter les distractions.
Mais elle ne doit pas se limiter a ces
moments-la : elle doit s'étendre au
recueillement habituel, qui s'identifie
a une foi et a un amour qui,
remplissant le coeur, conduisent a
essayer de vivre toutes ses actions en
référence a Dieu, de maniere
expresse ou implicite.

Une autre condition de la priere est
la confiance. Sans une confiance
totale en Dieu et en son amour, il n'y
aura pas de priere, du moins pas de
priere sincéere capable de surmonter



les épreuves et les difficultés. Il ne
s'agit pas seulement de la confiance
dans la réponse a une demande
particuliére, mais de 1'assurance que
I'on a en Celui dont nous savons qu'll
nous aime et nous comprend, et
auquel on peut donc ouvrir son coeur
sans réserve (Cf. Catéchisme,
2734-2741).

Parfois, la priere est un dialogue qui
jaillit facilement, méme avec joie et
consolation, des profondeurs de
I'ame ; mais a d'autres moments —
peut-étre plus souvent — elle peut
demander de la détermination et de
'effort ; le découragement peut alors
s’insinuer et conduire a penser que
le temps passé a la relation avec Dieu
n'a pas de sens (Cf. Catéchisme, n.
2728). Dans ces moments-la apparait
clairement l'importance d'une autre
qualité de la priere : la persévérance.
La raison d'étre de la priere n'est pas
I'obtention de bénéfices, ni la
recherche de satisfactions, de plaisirs



ou de consolations, mais la
communion avec Dieu ; d'ou la
nécessité et la valeur de la
persévérance dans la priere qui est
toujours, avec allant et joie ou sans
eux, une rencontre vivante avec Dieu
(Cf. Catechisme, 2742-2745,
2746-2751).

Une caractéristique spécifique et
fondamentale de la priere chrétienne
est son caractere trinitaire. C'est le
fruit de l'action de I'Esprit Saint qui,
infusant et stimulant la foi,
I'espérance et I'amour, conduit a
grandir en présence de Dieu, jusqu'a
se savoir a la fois sur la terre ou 1'on
vit et travaille, et au ciel présent par
la grace dans son propre cceur. Le
chrétien qui vit de la foi sait qu'il est
invité a entrer en relation avec les
anges et les saints, avec Sainte Marie
et, de facon particuliere, avec le
Christ, le Fils de Dieu incarné dans
I'humanité duquel il percoit la
divinité de sa personne. Et, en



suivant ce chemin, a reconnaitre la
réalité de Dieu le Pére et son amour
infini, et a entrer toujours plus
profondément dans une relation de
confiance avec Lui.

La priéere chrétienne est donc
éminemment une priére filiale. La
priere d'un enfant qui, a tout
moment — dans la joie et dans la
tristesse, dans le travail et dans le
repos — se tourne avec simplicité et
sincérité vers son Pere pour remettre
entre ses mains les inquiétudes et les
sentiments qu'il éprouve dans son
propre cceur, avec la certitude de
trouver en Lui compréhension et
accueil. Et plus encore : un amour
dans lequel tout trouve un sens.

La nécessité de la priere
chrétienne

Ala lumiére de ce que nous avons
vu, il est clair que la priere n'est pas
quelque chose de facultatif pour la
vie spirituelle, mais une nécessité



vitale, comme l'affirme le Catéchisme
de 'Eglise Catholique (n° 2744) :

« Prier est une nécessité vitale : (...) si
nous ne nous laissons pas mener par
I’Esprit, nous retombons sous
I’esclavage du péché (cf. Ga 5, 16-25).
Comment I’Esprit Saint peut-il étre
"notre Vie" si notre cceur est loin de
lui ? Rien ne vaut la priere ; elle rend
possible ce qui est impossible, facile ce
qui est difficile. Il est impossible que
homme qui prie puisse pécher (Saint
Jean Chrysostome, Sermons d'Anne, 4,
5: PG 54, 666). Qui prie, se sauve
certainement ; qui ne prie pas se
damne certainement (S. Alphonse de
Liguori, Del gran mezzo della
preghiera) ».

C'est pourquoi leCatéchisme de
I'Eglise catholique utilise I'expression
« appel universel a la priéere » dans le
sous-titre du premier chapitre de la
quatrieme partie du Catéchisme(la
partie consacrée a la priere) : La



révélation de la priere. L'appel
universel a la priére. Bien que cette
expression ne soit pas jusqu’a
présent fréquente, elle est
étroitement liée a une autre plus
familiére : « Appel universel a la
sainteté dans I'Eglise », titre du
cinquieme chapitre de la
Constitution dogmatiqueLumen
Gentium du Concile Vatican II. 11
semble donc que le Catéchisme de
I'Eglise Catholique, en rappelant les
enseignements du dernier Concile
cecuménique, ait voulu ainsi
souligner la nécessité de la priere

pour atteindre la sainteté chrétienne.

C'est précisément pour cette raison
que les saints ont toujours insisté sur
la nécessité de la priéere pour avoir
une vie spirituelle et progresser dans
cette vie. Par exemple, Sainte
Thérese d’Avila a écrit : « Il y a peu
de temps, un grand savant m'a dit
que les &mes sans priére sont comme
un corps infirme ou un corps



estropié, qui, bien qu'il ait des pieds
et des mains, ne peut les controler
»!. Et saint Francois de Sales
préchait lors d’'un sermon : « Il n'y a
que les bétes qui ne prient pas, donc
ceux qui ne prient pas sont comme
elles »". Pour sa part, saint
Josémaria Escriva disait : « Un saint
qui ne prierait pas ? ... — Je ne crois
pas a cette sainteté-la » (Chemin, 107).

Bibliographie de base

— Catéchisme de 'Eglise Catholique, n°
2558-2758

Lectures recommandées

— Congrégation pour la Doctrine de la
Foi, Méditation chrétienne. Lettre
"Orationis Formas". Introduction et
commentaire, 15 octobre 1989


https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P8U.HTM
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_fr.html

— Catéchese du pape Benoit XVI sur la
priere, audiences (mai 2011 a octobre
2012).

— Catéchese du pape Francois sur la
priere, audiences (mai 2020 a juin
2021).

— Saint Josémaria, Quand le Christ
passe: homélie L'Eucharistie, mystére
de foi et d'amour, n° 83-94

-Idem, Le Grand Inconnu, n° 127-138

- Idem, Vers Jésus par Marie, n°
139-149

-Idem, Vie de priére, n° 238-257

™ SainteThérese de Jésus, Le chdteau
intérieur. Premieres demeures, 1, 6.
Edition espagnole dans Obras
completas, « B. A. C., 212”, Madrid
1986, p. 474


https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-9.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-9.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-9.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-9.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-13.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-13.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-14.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-14.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu-chapitre-15.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu-chapitre-15.htm

® Saint Francois de Sales, (Euvres de
Saint Frangois de Sales, Evéque et
Prince de Geneéve et Docteur de
I'Eglise. Edition compléte, Annecy
1892-1964, vol. 9, p. 62.

José Luis Illanes / Manuel Belda

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-ci/article/theme-35-la-
priere-dans-la-vie-chretienne/
(17/01/2026)


https://opusdei.org/fr-ci/article/theme-35-la-priere-dans-la-vie-chretienne/
https://opusdei.org/fr-ci/article/theme-35-la-priere-dans-la-vie-chretienne/
https://opusdei.org/fr-ci/article/theme-35-la-priere-dans-la-vie-chretienne/

	Thème 35. La prière dans la vie chrétienne

