
opusdei.org

Thème 24. Mariage
et ordres
sacerdotaux

Le Mariage est une sage
institution du Créateur pour
réaliser son projet d'amour
dans l'humanité. Il naît du
consentement personnel et
irrévocable des époux. Ses
propriétés essentielles sont
l'unité et l'indissolubilité. Il est
ordonné à la procréation et à
l'éducation de la progéniture :
les enfants sont le don le plus
excellent du mariage et un bien
pour les parents. Par le
sacrement de l'Ordre, une
participation au sacerdoce du



Christ est conférée selon le
mode transmis par la
succession apostolique.

12/11/2022

Le Père, dans son dessein d'amour,
nous a choisis dans le Christ avant la
création du monde pour nous élever
à la dignité d'enfants de Dieu (cf. Ep
1, 4-5). De plus, il veut compter sur la
coopération de l'humanité pour
réaliser son plan de salut. Ce sont
précisément les sacrements du
Mariage et de l'Ordre qui confèrent
aux chrétiens une vocation et une
mission spécifiques dans l'Église (cf.
Catéchisme, 1534).

Le sacrement du mariage

« Le mariage n'est donc pas l'effet du
hasard ou un produit de l'évolution
de forces naturelles inconscientes :



c'est une sage institution du Créateur
pour réaliser dans l'humanité son
dessein d'amour. Par le moyen de la
donation personnelle réciproque, qui
leur est propre et exclusive, les
époux tendent à la communion de
leurs êtres en vue d'un mutuel
perfectionnement personnel pour
collaborer avec Dieu à la génération
et à l'éducation de nouvelles vies. De
plus, pour les baptisés, le mariage
revêt la dignité de signe sacramentel
de la grâce, en tant qu'il représente
l'union du Christ et de l'Église »[1].

« Dans sa réalité la plus profonde,
l'amour est essentiellement don, et
l'amour conjugal, en amenant les
époux à la « connaissance »
réciproque qui fait qu'ils sont « une
seule chair », ne s'achève pas dans le
couple ; il les rend en effet capables
de la donation la plus grande qui soit,
par laquelle ils deviennent
coopérateurs avec Dieu pour donner



la vie à une autre personne humaine
»[2].

Cet amour mutuel entre les époux «
devient une image de l’amour absolu
et indéfectible dont Dieu aime
l’homme. Il est bon, très bon, aux
yeux du Créateur (cf. Gn 1, 31). Et cet
amour que Dieu bénit est destiné à
être fécond et à se réaliser dans
l’œuvre commune de la garde de la
création : " Et Dieu les bénit et il leur
dit : ‘Soyez féconds, multipliez-vous,
remplissez la terre et soumettez-la’
" (Gn 1, 28) » (Catéchisme, 1604).

Le don propre qui caractérise
l'amour conjugal est celui des
personnes en tant que sexuées
réciproquement pour engendrer.
Personne ne peut devenir parent seul
ou avec une autre personne du
même sexe, car la paternité et la
maternité constituent un principe
unique de génération. C'est pourquoi,
dans l'amour conjugal, l'acceptation



du don possède un dynamisme qui
lui est propre et qui n'a rien à voir
avec les autres langages de l'amour :
ce n'est que dans l'amour conjugal
qu'il y a identité entre l'offre du don
et l'acceptation du don. En effet,
l'acceptation du don de la paternité
passe par le don de la maternité et
vice versa. Il ne peut donc y avoir de
communion d'amour plus intime
entre deux personnes qui, selon les
termes de la Sainte Écriture, sont une
seule chair (Gn 2, 24).

La dynamique du don conjugal
décrite ci-dessus montre que l'amour
conjugal ne naît pas de manière
spontanée mais du don libre de
chaque personne et, parce qu'il s'agit
d'un don mutuel, c'est un amour qui
est dû. C'est ce qu'enseigne saint Paul
lorsqu'il écrit que « Ce n’est pas la
femme qui dispose de son propre
corps, c’est son mari ; et de même, ce
n’est pas le mari qui dispose de son
propre corps, c’est sa femme » (1 Co



7,4), ou lorsqu'il rappelle aux maris
que « c’est de la même façon que les
maris doivent aimer leur femme :
comme leur propre corps » (Ep 5, 28).
Le mariage, en tant qu'institution
naturelle, correspond à la dimension
de justice inhérente à l'amour
conjugal : « L'institution du mariage
n'est pas une ingérence indue de la
société ou de l'autorité, ni
l'imposition extrinsèque d'une
forme ; elle est une exigence
intérieure du pacte d'amour conjugal
qui s'affirme publiquement comme
unique et exclusif pour que soit
vécue ainsi la pleine fidélité au
dessein du Dieu créateur »[3].

La communauté conjugale étant le
fondement naturel de la famille,
cellule de la société, elle n'appartient
pas exclusivement à la sphère privée,
mais constitue un bien d'intérêt
public. La société protège le mariage
par son institutionnalisation
juridique : le mariage civil dans la



société civile et le mariage canonique
dans l'Église. Pour que la légalisation
du mariage soit efficace et vraiment
utile au bien commun, elle doit être
conforme à son essence, c'est-à-dire
au mariage en tant qu'institution
naturelle, et dans le cas du mariage
canonique, également en tant que
sacrement.

Dans de nombreux pays, il est
courant que des personnes
cohabitent more uxorio sans aucun
lien institutionnel. Les raisons sont
diverses : « l’influence des idéologies
qui dévaluent le mariage et la
famille, l’expérience de l’échec
d’autres couples qu’ils ne veulent pas
risquer de vivre à leur tour, la peur
de quelque chose qu’ils considèrent
comme trop grand et trop sacré, les
opportunités sociales et les avantages
économiques qui découlent de la
simple cohabitation, une conception
purement émotionnelle et
romantique de l’amour, la peur de



perdre leur liberté et leur autonomie,
le refus de quelque chose qui est
conçu comme institutionnel et
bureaucratique »[4]. Si la relation est
établie par une volonté conjugale
sincère, il faudra leur montrer la
nécessité de légaliser leur situation.
Si cette volonté n'existe pas, il faut les
aider à découvrir le mensonge d'une
telle relation, parce que l'amour
conjugal « exige un don total et
définitif des personnes l'une à l'autre
» (Catéchisme 2391) ; et qu'un tel
mensonge affaiblit la sincérité et la
fidélité mutuelle : « que peut signifier
une union dans laquelle les
personnes ne s’engagent pas l’une
envers l’autre et témoignent ainsi
d’un manque de confiance, en
l’autre, en soi-même, ou en l’avenir ?
» (Catéchisme2390).

Si nous regardons la création à partir
du Christ, nous découvrons qu'elle
est « le fondement de "tous les
desseins salvifiques de Dieu", "le



commencement de l’histoire du
salut" qui culmine dans le Christ
» (Catéchisme,280). Et le mariage des
origines apparaît revêtu d'une
nouvelle dignité : il a été institué par
Dieu comme type de l'union entre le
Christ et l'Église (cf. Ep 5, 31-32), en
vertu de laquelle l'amour conjugal
participe non seulement à l'amour
créateur de Dieu mais aussi à son
amour sauveur, transmettant avec la
vie humaine la vie de la grâce dans le
Christ

Le péché originel a introduit la
rupture de l'homme avec Dieu et
simultanément la rupture de la
communion originelle entre l'homme
et la femme. L'institution du mariage
est à son tour affaiblie par
l'apparition de la polygamie et de la
répudiation, et la parentalité
charnelle transmet le péché originel
plutôt que la vie des enfants de Dieu.



L'Ancienne Loi, conformément à la
pédagogie divine, ne critique pas la
polygamie des patriarches et
n'interdit pas le divorce ; mais « en
voyant l’Alliance de Dieu avec Israël
sous l’image d’un amour conjugal
exclusif et fidèle (cf. Os 1-3 ; Is 54 ;
62 ; Jr 2-3 ; 31 ; Ez 16 ; 23), les
prophètes ont préparé la conscience
du Peuple élu à une intelligence
approfondie de l’unicité et de
l’indissolubilité du mariage (cf. Ml 2,
13-17) » (Catéchisme, 1611). En outre,
le renouvellement de la bénédiction
divine originelle avec Abraham, ainsi
que la promesse d'une descendance
innombrable à laquelle il donnera la
terre de Canaan (cf. Gn 12, 2.7 ; 13,
16 ; 22, 17), confèrent au mariage un
rôle fondamental dans
l'accomplissement du dessein
salvifique : sans le mariage, l'alliance
conclue par Dieu avec Abraham et sa
descendance, qui, à la lumière du
Nouveau Testament, sont le Christ et



l'Église (cf. Ga 3, 26-29), ne serait pas
réalisée.

« Jésus, qui a réconcilié toutes choses
en Lui, a ramené le mariage et la
famille à leur forme originelle (cf. Mc
10, 1-12). La famille et le mariage ont
été rachetés par le Christ (cf. Ep 5,
21-32), restaurés à l’image de la Très
Sainte Trinité, mystère d’où jaillit
tout amour véritable. L’alliance
sponsale, inaugurée dans la création
et révélée dans l’histoire du salut,
reçoit la pleine révélation de sa
signification dans le Christ et dans
son Église. Du Christ, à travers
l’Église, le mariage et la famille
reçoivent la grâce nécessaire pour
témoigner de l’amour de Dieu et
vivre la vie de communion.
L’Évangile de la famille traverse
l’histoire du monde depuis la
création de l’homme à l’image et à la
ressemblance de Dieu (cf. Gn 1,
26-27) jusqu’à l’accomplissement du
mystère de l’Alliance dans le Christ à



la fin des siècles avec les noces de
l’Agneau (cf. Ap 19, 9) »[5].

La célébration du mariage

Le mariage naît du consentement
personnel et irrévocable des époux
(cf. Catéchisme, 1626). « Le
consentement matrimonial est l'acte
de la volonté par lequel un homme et
une femme se donnent et se
reçoivent mutuellement par une
alliance irrévocable pour constituer
le mariage » (Code de Droit Canon,
1057 §2).

« L’Église demande normalement
pour ses fidèles la forme
ecclésiastique de la conclusion du
mariage » (Catéchisme, 1631). Par
conséquent, « seuls sont valides les
mariages contractés devant
l'Ordinaire du lieu ou bien devant le
curé, ou devant un prêtre ou un
diacre délégué par l'un d'entre eux,
qui assiste au mariage, ainsi que
devant deux témoins, mais toutefois



selon les règles exprimées » par le
Code de droit canonique (Cf. Code de
Droit Canon, 1108 §1).

Plusieurs raisons justifient cette
détermination : le mariage
sacramentel crée des droits et des
devoirs dans la communauté de
l'Église entre les époux et envers
leurs enfants. Le mariage étant un
état de vie dans l'Église, il doit être
certain (d'où l'obligation d'avoir des
témoins) ; et le caractère public du
consentement protège le "oui" une
fois donné et aide à y rester fidèle (cf.
Catéchisme, 1631).

« Les propriétés essentielles du
mariage sont l'unité et
l'indissolubilité qui, dans le mariage
chrétien, en raison du sacrement,
acquièrent une solidité particulière
» (Code de Droit Canon, 1056). Mari et
femme par l'alliance du mariage, « ils
ne sont plus deux, mais une seule
chair » (Mt 19,6). Cette union intime,



en tant que don mutuel de deux
personnes, ainsi que le bien des
enfants, exige une pleine fidélité
conjugale et pousse à son unité
indissoluble[6].

« "L’égale dignité personnelle qu’il
faut reconnaître à la femme et à
l’homme dans l’amour plénier qu’ils
se portent l’un à l’autre fait
clairement apparaître l’unité du
mariage, confirmée par le
Seigneur" (GS 49, § 2). La polygamie
est contraire à cette égale dignité et à
l’amour conjugal qui est unique et
exclusif » (Catéchisme, 1645).

« Dans sa prédication, Jésus a
enseigné sans équivoque le sens
originel de l’union de l’homme et de
la femme, telle que le Créateur l’a
voulue au commencement : la
permission, donnée par Moïse, de
répudier sa femme, était une
concession à la dureté du cœur (cf.
Mt 19, 8) ; l’union matrimoniale de



l’homme et de la femme est
indissoluble : Dieu lui-même l’a
conclue : "Que l’homme ne sépare
donc pas ce que Dieu a uni" (Mt 19, 6)
» (Catéchisme, 1614). En vertu du
sacrement, par lequel les époux
chrétiens manifestent et participent
au mystère de l'unité et de l'amour
fécond entre le Christ et l'Église (Ep 5,
32), l'indissolubilité prend un sens
nouveau et plus profond,
augmentant la solidité originelle du
lien conjugal, de sorte que « le
mariage conclu et consommé ne peut
être dissous par aucune puissance
humaine ni par aucune cause, sauf
par la mort » (Code de Droit Canon,
1141).

« Le divorce est une offense grave à
la loi naturelle. Il prétend briser le
contrat librement consenti par les
époux de vivre l’un avec l’autre
jusqu’à la mort. Le divorce fait injure
à l’Alliance de salut dont le mariage
sacramentel est le signe



» (Catéchisme, 2384). « Il se peut que
l’un des conjoints soit la victime
innocente du divorce prononcé par
la loi civile ; il ne contrevient pas
alors au précepte moral. Il existe une
différence considérable entre le
conjoint qui s’est efforcé avec
sincérité d’être fidèle au sacrement
du mariage et se voit injustement
abandonné, et celui qui, par une
faute grave de sa part, détruit un
mariage canoniquement valide
» (Catéchisme, 2386).

« Il existe cependant des situations
où la cohabitation matrimoniale
devient pratiquement impossible
pour des raisons très diverses. En de
tels cas, l’Église admet la séparation
physique des époux et la fin de la
cohabitation. Les époux ne cessent
pas d’être mari et femme devant
Dieu ; ils ne sont pas libres de
contracter une nouvelle union. En
cette situation difficile, la solution la
meilleure serait, si possible, la



réconciliation » (Catéchisme, 1649).
Si, après la séparation, « le divorce
civil reste la seule manière possible
d’assurer certains droits légitimes, le
soin des enfants ou la défense du
patrimoine, il peut être toléré sans
constituer une faute morale
» (Catéchisme, 2383).

Si, après le divorce, une nouvelle
union est contractée, même si elle est
reconnue par la loi civile, « le
conjoint remarié se trouve alors dans
une situation d'adultère public et
permanent » (Catéchisme, 2384). Les
divorcés remariés, même s'ils
continuent à appartenir à l'Église, ne
peuvent être admis à l'Eucharistie,
parce que leur état et leur condition
de vie contredisent objectivement
l'union indissoluble d'amour entre le
Christ et l'Église, signifiée et
actualisée dans l'Eucharistie. « La
réconciliation par le sacrement de
pénitence – qui ouvrirait la voie au
sacrement de l'Eucharistie – ne peut



être accordée qu'à ceux qui se sont
repentis d'avoir violé le signe de
l'Alliance et de la fidélité au Christ, et
sont sincèrement disposés à une
forme de vie qui ne soit plus en
contradiction avec l'indissolubilité
du mariage. Cela implique
concrètement que, lorsque l'homme
et la femme ne peuvent pas, pour de
graves motifs – par l'exemple
l'éducation des enfants –, remplir
l'obligation de la séparation, ils
prennent l'engagement de vivre en
complète continence, c'est-à-dire en
s'abstenant des actes réservés aux
époux »[7].

Ces normes doivent être appliquées
dans une logique de compassion
envers les personnes fragiles, en
évitant de poser tant de conditions à
la miséricorde divine qu'elle en
deviendrait insignifiante[8]. Cela
signifie qu'il faut tenir compte du fait
que le pénitent « même s'il est fidèle
à l'intention de ne plus pécher,



l'expérience passée et la conscience
de la faiblesse présente font naître la
crainte de nouvelles chutes ; mais
cela ne nuit pas à l'authenticité de
l'intention, lorsque cette crainte est
jointe à la volonté, soutenue par la
prière, de faire ce qui est possible
pour éviter la faute »[9]. Le pénitent,
en raison des circonstances concrètes
dans lesquelles il se trouve, peut ne
pas être pleinement responsable de
ses propres actions. Le confesseur
doit en tenir compte en évaluant ce
qu'il peut faire pour éviter la faute, et
ainsi être moralement certain de la
contrition suffisante du pénitent
pour recevoir l'absolution[10].

En tout cas, si une nouvelle chute se
produit, la personne doit s'approcher
du sacrement de la confession avant
de recevoir la communion. En effet,
les relations sexuelles avec une
personne qui n'est pas le conjoint
légitime sont toujours, par leur objet,
intrinsèquement mauvaises. En



outre, puisque leur repentir « est en
soi caché, alors que leur statut de
divorcés remariés est en soi
manifeste, ils ne peuvent avoir accès
à la communion eucharistique qu'à 
distance de scandale (remoto
scandalo) »[11]. Enfin, l'Eucharistie
reçue ne sera pas le but du chemin
de conversion, mais l'aide précieuse
pour continuer à faire les démarches
nécessaires pour vivre dans une
situation qui ne soit plus en
contradiction avec l'enseignement de
Jésus sur le mariage[12].

Une parentalité responsable

« "C’est par sa nature même que
l’institution du mariage et l’amour
conjugal sont ordonnés à la
procréation et à l’éducation qui, tel
un sommet, en constituent le
couronnement" (Gaudium et Spes 48,
§ 1) : les enfants sont le don le plus
excellent du mariage et ils
contribuent grandement au bien des



parents eux-mêmes. Dieu lui-même
qui a dit : "Il n’est pas bon que
l’homme soit seul" (Gn 2, 18) et qui
"dès l’origine a fait l’être humain
homme et femme" (Mt 19, 4), a voulu
lui donner une participation spéciale
dans son œuvre créatrice ; aussi a-t-il
béni l’homme et la femme, disant :
"Soyez féconds et multipliez-
vous" (Gn 1, 28). Dès lors, un amour
conjugal vrai et bien compris, comme
toute la structure de la vie familiale
qui en découle, tendent, sans sous-
estimer pour autant les autres fins
du mariage, à rendre les époux
disponibles pour coopérer
courageusement à l’amour du
Créateur et du Sauveur qui, par eux,
veut sans cesse agrandir et enrichir
sa propre famille (Gaudium et Spes
50, § 1) » (Catéchisme, 1652) Par
conséquent, « parmi ceux qui
remplissent ainsi la tâche que Dieu
leur a confiée, il faut accorder une
mention spéciale à ceux qui, d’un
commun accord et d’une manière



réfléchie, acceptent de grand cœur
d’élever dignement même un plus
grand nombre d’enfants »[13].

Même avec une disposition
généreuse à la parentalité, « les
époux qui veulent conduire
harmonieusement leur vie conjugale
se heurtent souvent de nos jours à
certaines conditions de vie et
peuvent se trouver dans une
situation où il ne leur est pas
possible, au moins pour un temps,
d’accroître le nombre de leurs
enfants »[14]. « Si donc il existe, pour
espacer les naissances, de sérieux
motifs dus, soit aux conditions
physiques ou psychologiques des
conjoints, soit à des circonstances
extérieures, l'Église enseigne qu'il est
alors permis de tenir compte des
rythmes naturels, inhérents aux
fonctions de la génération, pour user
du mariage dans les seules périodes
infécondes et régler ainsi la natalité
»[15].



« Selon le dessein de Dieu, le mariage
est le fondement de la communauté
plus large de la famille, puisque
l'institution même du mariage et
l'amour conjugal sont ordonnés à la
procréation et à l'éducation de la
progéniture, dans laquelle ils
trouvent leur couronnement »[16].

« Le Créateur du monde a établi la
société conjugale comme origine et
fondement de la société humaine ; la
famille est donc la cellule première et
vitale de la société »[17]. Cette
dimension publique spécifique et
exclusive du mariage et de la famille
appelle sa défense et sa promotion
par l'autorité civile.

Dans l'Église, la famille est appelée
l'Église domestique parce que la
communion spécifique de ses
membres est appelée à être « la
révélation et l'action spécifiques de
la communion ecclésiale »[18]. « Il faut
que (…) les parents soient pour leurs



enfants les premiers hérauts de la
foi, au service de la vocation propre
de chacun et tout spécialement de la
vocation sacrée »[19]. « C’est ici que
s’exerce de façon privilégiée le 
sacerdoce baptismal du père de
famille, de la mère, des enfants, de
tous les membres de la famille, "par
la réception des sacrements, la prière
et l’action de grâce, le témoignage
d’une vie sainte, et par leur
renoncement et leur charité
effective" (Lumen Gentium 10). Le
foyer est ainsi la première école de
vie chrétienne et "une école
d’enrichissement humain" (Gaudium
et Spes 52, § 1). C’est ici que l’on
apprend l’endurance et la joie du
travail, l’amour fraternel, le pardon
généreux, même réitéré, et surtout le
culte divin par la prière et l’offrande
de sa vie » (Catéchisme, 1657).

Le sacrement de l'Ordre



Parmi le peuple d'Israël, désigné
dans Ex 19,6 comme un « royaume
de prêtres », la tribu de Lévi fut
choisie par Dieu « pour le service de
la Demeure du Témoignage » (Nb 1,
50) ; à son tour, parmi les Lévites, les
prêtres de l'ancienne alliance furent
consacrés par le rite de l'onction (cf.
Ex 29,1-7), en leur conférant une
fonction « pour intervenir en faveur
des hommes dans leurs relations
avec Dieu ; (…) offrir des dons et des
sacrifices pour les péchés » (He 5, 1).
En tant qu'élément de la loi
mosaïque, ce sacerdoce est «
l’introduction d’une espérance
meilleure » (He 7, 19), « l’ébauche des
biens à venir », mais en lui-même il «
n’est (…) jamais capable, par ses
sacrifices qui sont toujours les
mêmes, offerts indéfiniment chaque
année, de mener à la perfection ceux
qui viennent y prendre part » (He 10,
1).



Le sacerdoce lévitique préfigurait en
quelque sorte dans le peuple élu la
pleine réalisation du sacerdoce en
Jésus-Christ, lié ni à la généalogie, ni
aux sacrifices du temple, ni à la Loi,
mais seulement à Dieu lui-même (cf.
He 6, 17-20 et 7, 1ss). C'est pourquoi «
Dieu l’a proclamé grand prêtre de
l’ordre de Melchisédech » (He 5, 10)
qui « par son unique offrande, (…) a
mené pour toujours à leur perfection
ceux qu’il sanctifie » (He 10, 14). En
effet, le Verbe de Dieu incarné, dans
l'accomplissement des prophéties
messianiques, rachète tous les
hommes par sa mort et sa
résurrection, donnant sa propre vie
en accomplissement de sa condition
sacerdotale. Ce sacerdoce, que Jésus
lui-même présente en termes de
consécration et de mission (cf.Jn 10,
14), a donc une valeur universelle : il
n'y a pas « d'action salvifique de Dieu
en dehors de l'unique médiation du
Christ »[20].



Lors de la dernière Cène, Jésus
manifeste sa volonté de faire
participer ses apôtres à son
sacerdoce, exprimé comme une
consécration et une mission : « De
même que tu m’as envoyé dans le
monde, moi aussi, je les ai envoyés
dans le monde. Et pour eux je me
sanctifie moi-même, afin qu’ils
soient, eux aussi, sanctifiés dans la
vérité » (Jn 17,18-19). Cette
participation devient une réalité à
différents moments du ministère du
Christ qui peuvent être considérés
comme les étapes successives
menant à l'institution de l’Ordre
sacré : lorsqu'Il appelle les apôtres et
les établit en tant que collège (cf. Mc
3, 13-19), lorsqu'Il les instruit et les
envoie prêcher (cf. Lc 9, 1-6),
lorsqu'Il leur confère le pouvoir de
pardonner les péchés (cf. Jn 20,
22-23), lorsqu'Il leur confie la mission
universelle (cf. Mt 28, 18-20) ; jusqu'à
l'occasion très spéciale où Il leur
ordonne de célébrer l'Eucharistie : «



Faites ceci en mémoire de moi » (1 Co
11, 24). « Le jour de Pentecôte, ils
furent pleinement confirmés dans
cette mission »[21] apostolique.

De leur vivant, « ils n’eurent pas
seulement pour leur ministère des
auxiliaires divers, mais, pour que la
mission qui leur avait été confiée pût
se continuer après leur mort, ils
donnèrent mandat, comme par
testament, à leurs coopérateurs
immédiats d’achever leur tâche et
d’affermir l’œuvre commencée par
eux [...] leur donnant pour la suite
charge d’ordonner qu’après leur
mort des hommes éprouvés
recueillent leur ministère […]. Ainsi
donc, les évêques ont reçu, pour
l’exercer avec l’aide des prêtres et
des diacres, le ministère de la
communauté. Ils président à la place
de Dieu le troupeau dont ils sont les
pasteurs, par le magistère doctrinal,
le sacerdoce du culte sacré, le
ministère du gouvernement »[22].



Dans le Nouveau Testament, le
ministère apostolique est transmis
par l'imposition des mains
accompagnée de la prière (cf. Ac 6, 6 ;
1 Tm 4, 14 ; 5, 22 ; 2 Tm 1, 6) ; c'est la
pratique que l'on retrouve dans les
plus anciens rites d'ordination, tels
que ceux consignés dans la Traditio
apostolica et les Statuta Ecclesiae
Antiqua. Ce noyau essentiel, qui
constitue le signe sacramentel, a été
enrichi au cours des siècles par un
certain nombre de rites
complémentaires, qui peuvent
différer selon les diverses traditions
liturgiques. « Ainsi, les rites initiaux,
dans le rite latin, – la présentation et
l’élection de l’ordinand, l’allocution
de l’évêque, l’interrogatoire de
l’ordinand, les litanies des saints –
attestent que le choix du candidat
s’est fait conformément à l’usage de
l’Église et préparent l’acte solennel
de la consécration, après laquelle
plusieurs rites viennent exprimer et
achever d’une manière symbolique



le mystère qui s’est accompli : pour
l’évêque et le prêtre l’onction du
saint chrême, signe de l’onction
spéciale du Saint-Esprit qui rend
fécond leur ministère ; remise du
livre des Évangiles, de l’anneau, de la
mitre et de la crosse à l’évêque en
signe de sa mission apostolique
d’annonce de la Parole de Dieu, de sa
fidélité à l’Église, épouse du Christ,
de sa charge de pasteur du troupeau
du Seigneur ; remise au prêtre de la
patène et du calice, "l’offrande du
peuple saint" qu’il est appelé à
présenter à Dieu ; remise du livre des
Évangiles au diacre qui vient de
recevoir mission d’annoncer
l’Évangile du Christ » (Catéchisme,
1574).

Nature et effets de l’Ordre conféré

Par le sacrement de l'Ordre, une
participation au sacerdoce du Christ
est conférée selon le mode transmis
par la succession apostolique. Le



sacerdoce ministériel se distingue du
sacerdoce commun des fidèles qui
provient du baptême et de la
confirmation : tous deux « sont
ordonnés l'un à l'autre », mais « ont
entre eux une différence essentielle
et non seulement de degré »[23]. Il est
propre et spécifique au sacerdoce
ministériel d'être « une
représentation sacramentelle du
Christ Tête et Pasteur »[24], ce qui lui
permet d'exercer l'autorité du Christ
dans la fonction pastorale de la
prédication et du gouvernement, et
d'agir in persona Christi dans
l'exercice du ministère sacramentel.

La repraesentatio Christi Capitis
subsiste pour toujours dans le
ministre dont l'âme a été scellée par
le caractère sacramentel, imprimée
de manière indélébile sur l'âme lors
de l'ordination. Le caractère est donc
l'effet principal du sacrement et,
étant une réalité permanente, il rend
l'Ordre impossible d’être réitéré, ou



retiré, ou conféré pour un temps
limité. « Un sujet validement
ordonné peut, certes, pour de graves
motifs, être déchargé des obligations
et des fonctions liées à l’ordination
ou être interdit de les exercer, mais il
ne peut plus redevenir laïc au sens
strict » (Catéchisme, 1583).

Dans chacun de ses degrés,
l'ordination confère aussi « la grâce
du Saint-Esprit propre à ce
sacrement », qui est « celle d’une
configuration au Christ Prêtre,
Maître et Pasteur dont l’ordonné est
constitué le ministre » (Catéchisme,
1585). Cette ministérialité est à la fois
un don et une charge car l'ordination
est reçue en vue du service du Christ
et des fidèles qui, dans l'Église,
forment son Corps mystique. Plus
précisément, pour l'évêque, le don
reçu est « l'Esprit de gouvernement
que tu as donné à ton Fils bien-aimé
Jésus-Christ, et qu'il a communiqué à
son tour aux saints apôtres »[25]. Pour



le prêtre, le don de l'Esprit est
demandé à Dieu « afin qu'il soit
digne de se tenir sans reproche
devant ton autel, d'annoncer
l'Évangile de ton royaume, de
dispenser ta parole de vérité, de
t'offrir des dons et des sacrifices
spirituels, de renouveler ton peuple
par le bain de la régénération afin
qu'il aille à la rencontre de notre
grand Dieu et Sauveur Jésus-Christ
»[26]. Dans le cas des diacres, « la
grâce sacramentelle (…) leur donne
la force nécessaire pour servir le
Peuple de Dieu dans la « diaconie »
de la liturgie, de la parole et de la
charité, en communion avec l’évêque
et son presbyterium »[27].

Les degrés de l’Ordre sacré

Le diaconat, la prêtrise et l'épiscopat
conservent une relation intrinsèque
les uns avec les autres en tant que
degrés de l'unique réalité
sacramentelle de l’Ordre sacré.



L'épiscopat est « la plénitude du
sacrement de l'Ordre », appelé « dans
la liturgie de l'Église et dans le
témoignage des saints pères "le
sacerdoce suprême" ou "la réalité
totale du ministère sacré" »[28]. Les
évêques sont chargés du « ministère
de la communauté. Ils président à la
place de Dieu le troupeau, dont ils
sont les pasteurs, par le magistère
doctrinal, le sacerdoce du culte sacré,
le ministère du gouvernement »[29].
Ils sont les successeurs des apôtres et
les membres du collège épiscopal
auquel ils sont immédiatement
incorporés en vertu de l'ordination,
maintenant la communion
hiérarchique avec le Pape, chef du
collège, et avec les autres membres.
Ils sont principalement responsables
des fonctions de direction, tant dans
l'Église universelle que dans la
présidence des Églises locales qu'ils
gouvernent « comme vicaires et
légats du Christ », et ils le font « par
leurs conseils, leurs encouragements,



leurs exemples, mais aussi par leur
autorité et par l’exercice du pouvoir
sacré »[30]. « Parmi les charges
principales des évêques, la
prédication de l’Évangile est la
première.Les évêques sont, en effet,
les hérauts de la foi, amenant au
Christ de nouveaux disciples, et les
docteurs authentiques, c’est-à-dire
pourvus de l’autorité du Christ,
prêchant au peuple qui leur est
confié la foi qui doit régler leur
pensée et leur conduite (…) et les
évêques qui enseignent en
communion avec le Pontife romain
ont droit, de la part de tous, au
respect qui convient à des témoins de
la vérité divine et catholique »[31].
Enfin, en tant qu'intendants de la
grâce du sacerdoce suprême, ils
modèrent par leur autorité la saine
et fructueuse distribution des
sacrements : « Ils règlent la
célébration du baptême, où est
donnée participation au sacerdoce
royal du Christ. Ils sont les ministres



originaires de la confirmation ; ce
sont eux qui donnent les saints
ordres et règlent la discipline de la
pénitence et s’emploient avec zèle,
par l’exhortation et l’instruction, à ce
que leurs peuples prennent, dans la
foi et le respect, la part qui est la leur
dans la liturgie et surtout dans le
saint sacrifice de la messe »[32].

Le presbytérat a été institué par Dieu
afin que ses ministres soient «
investis par l’Ordre du pouvoir sacré
d’offrir le Sacrifice et de remettre les
péchés, et [exercent] publiquement
pour les hommes au nom du Christ la
fonction sacerdotale »[33]. Les prêtres
se sont vu confier la fonction
ministérielle « à un degré
subordonné : ceux-ci sont donc
établis dans l’Ordre du presbytérat
pour être les coopérateurs de l’ordre
épiscopal dans l’accomplissement de
la mission apostolique confiée par le
Christ »[34]. Le prêtre « participe à
l’autorité par laquelle le Christ édifie,



sanctifie et gouverne son Corps », et
l'ordre sacramentel reçu « les
marque d’un caractère spécial, et les
configure ainsi au Christ Prêtre pour
les rendre capables d’agir au nom du
Christ Tête en personne »[35]. Ils «
forment, avec leur évêque, un
presbyterium consacré à diverses
occupations »[36] et accomplissent
leur mission en contact immédiat
avec les gens. Plus concrètement, les
prêtres « ont pour principal devoir
d'annoncer l'Évangile du Christ à
tous, pour édifier et accroître le
peuple de Dieu, en accomplissant le
commandement du Seigneur : "Allez
dans le monde entier et prêchez
l'Évangile à toute créature" »[37]. Leur
fonction est centrée « sur le culte ou
la communion eucharistique, dans
laquelle, in persona Christi agentes, et
en proclamant son Mystère, ils
unissent au sacrifice de leur Tête, le
Christ, les prières des fidèles (cf. 1 Co
11, 26), représentant et appliquant
dans le sacrifice de la Messe jusqu'à



la venue du Seigneur, l'unique
Sacrifice du Nouveau Testament, à
savoir celui du Christ s'offrant au
Père en hostie immaculée (cf. He 9,
14-28) »[38]. Cela va de pair avec le «
ministère de réconciliation et de
guérison », qu'ils exercent « envers
les fidèles repentants ou malades ».
En tant que véritables pasteurs, « ils
exercent, dans la mesure de leur
autorité, la fonction du Christ,
Pasteur et Tête, rassemblent la
famille de Dieu en une fraternité,
animée et dirigée vers l'unité et, par
le Christ dans l'Esprit, la conduisent à
Dieu le Père »[39].

Les diacres sont le niveau inférieur
de la hiérarchie. Ils reçoivent
l'imposition des mains « non pas en
vue du sacerdoce, mais du ministère
» qu'ils exercent comme une 
repraesentatio Christi Servi. Le
diaconat est chargé de «
l'administration solennelle du
baptême, de la conservation et de la



distribution de l'Eucharistie, de
l'assistance au nom de l'Église et de
la bénédiction des mariages, de
l'apport du viatique aux mourants,
de la lecture de la Sainte Écriture aux
fidèles, de l'instruction et de
l'exhortation du peuple, de la
présidence du culte et de la prière
des fidèles, de l'administration des
sacramentaux, de la présidence des
funérailles et des enterrements »[40].

Ministre et sujet

L'administration de l'Ordre, dans ses
trois degrés, est réservée
exclusivement à l'évêque : dans le
Nouveau Testament, seuls les apôtres
le confèrent et, « puisque le
sacrement de l’Ordre est le
sacrement du ministère apostolique,
il revient aux évêques en tant que
successeurs des Apôtres, de
transmettre "le don spirituel" (Lumen
Gentium, 21), "la semence
apostolique" (Lumen Gentium, 20)



» (Catéchisme, 1576), conservée au
cours des siècles dans le ministère
ordonné.

Dans l'Église latine, il faut un mandat
pontifical explicite pour que
l'ordination épiscopale soit licite (cf.
Code de Droit Canon, 1013) ; dans les
Églises orientales, elle est réservée au
Pontife romain, au Patriarche ou au
Métropolite, et elle est toujours
illicite en l'absence d'un mandat
légitime (cf. Code des Canons des
Églises Orientales, 745). Dans le cas
des ordinations presbytérales et
diaconales, il est requis que
l'ordonnateur soit l'évêque du
candidat, ou qu'il ait reçu les lettres 
dimissoires de l'autorité compétente
(cf. Code de Droit Canon 1015-1016) ;
si l'ordination a lieu en dehors de sa
circonscription, la permission de
l'évêque diocésain est nécessaire (cf. 
Code de Droit Canon 1017).



Pour que les trois degrés
d'ordination soient valables, le
candidat doit être de sexe masculin
et baptisé. Jésus-Christ, en effet, n'a
choisi que des hommes comme
apôtres, même si parmi ceux qui
l'ont suivi il y avait aussi des femmes
qui ont fait preuve à plusieurs
reprises d'une plus grande fidélité.
Cette conduite du Seigneur est
normative pour toute la vie de
l'Église et ne peut être considérée
comme circonstancielle car les
apôtres se sentaient déjà liés à cette
pratique et n'imposaient les mains
qu'à des hommes même lorsque
l'Église était répandue dans des
régions où la présence de femmes
dans le ministère n'aurait pas suscité
de perplexité. Les Pères de l'Église
ont fidèlement suivi cette norme,
conscients qu'il s'agissait d'une
tradition contraignante, reflétée de
manière adéquate dans les décrets
synodaux. L'Église, par conséquent, «
ne se considère pas autorisée à



admettre les femmes à l'ordination
sacerdotale »[41].

Une ordination légitime et
pleinement fructueuse exige
également, de la part du candidat, la
vocation comme réalité surnaturelle,
confirmée en même temps par
l'invitation de l'autorité compétente
(l'appel de la hiérarchie). D’un autre
côté, dans l'Église latine, la loi du
célibat ecclésiastique s'applique aux
trois degrés ; il « n'est certes pas
exigé par la nature même du
sacerdoce »[42], mais « est tout à fait
conforme au sacerdoce », car par lui
les clercs participent à modalité de
célibat assumée par le Christ pour
accomplir sa mission, « ils s'unissent
plus facilement à Lui d'un cœur sans
partage, ils se consacrent plus
librement en Lui et par Lui au
service de Dieu et des hommes ». Par
le don entier de leur vie à la mission
qui leur est confiée, les ordinands «
évoquent le mystérieux mariage



établi par Dieu [...], par lequel l'Église
a le Christ comme unique Époux. Ils
sont aussi un signe vivant de ce
monde futur, déjà présent par la foi
et la charité, dans lequel les fils de la
résurrection ne prendront ni maris
ni femmes »[43]. Les diacres
permanents et les diacres et prêtres
des Églises orientales ne sont pas
tenus au célibat. Enfin, pour être
ordonné sont exigées certaines
dispositions internes et externes,
l'âge et les connaissances requises,
l'accomplissement des conditions
préalables à l'ordination et l'absence
d'empêchements et d'irrégularités
(cf. Code de Droit Canon, 1029-1042 ; 
Code des Canons des Églises
Orientales, 758-762). Des conditions
particulières s'appliquent aux
candidats à l'ordination épiscopale
pour garantir leur aptitude (cf. Code
de Droit Canon, 378).



Bibliographie

-Catéchisme de l'Église catholique, n° 
1533-1600

- ID., n° 1601-1666

- ID., n° 2331-2400

-Saint Josémaria,Entretiens avec Mgr
Escrivá de Balaguer, 87-112 :

-ID., homélie Le mariage, une
vocation chrétienne, dans Quand le
Christ passe, 22-30

-ID., homélie Prêtre pour l’éternité,
dans Aimer l’Église :

- André Chapelle,Pour la vie du
monde. Le sacrement de l’ordre,
Institut d’Etudes Théologiques,
Bruxelles, 1978.

- Guillaume Derville, Un seul cœur
pour aimer, Laurier, 2021.

https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P4K.HTM
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P4U.HTM
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P7Z.HTM
https://fr.escrivaworks.org/book/entretiens-chapitre-7.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/entretiens-chapitre-7.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/entretiens-chapitre-7.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/entretiens-chapitre-7.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-3.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-3.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-3.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-3.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/aimer_le_eglise-chapitre-3.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/aimer_le_eglise-chapitre-3.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/aimer_le_eglise-chapitre-3.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/aimer_le_eglise-chapitre-3.htm


[1] Saint Paul VI, Humanae Vitae, 8.

[2] Saint Jean Paul II, Familiaris
Consortio, 14.

[3] Saint Jean-Paul II, Familiaris
Consortio, 11.

[4] Pape François, Amoris laetitia, 40.

[5] Pape François, Amoris laetitia, 63.

[6] « Dans le devoir qui leur incombe
de transmettre la vie et d’être des
éducateurs (ce qu’il faut considérer
comme leur mission propre), les
époux savent qu’ils sont les
coopérateurs de l’amour du Dieu
Créateur et comme ses interprètes
[...], les époux chrétiens, se fiant à la
Providence de Dieu et nourrissant en
eux l’esprit de sacrifice, assument
leur rôle procréateur et prennent
généreusement leurs responsabilités
humaines et chrétiennes ; ils rendent
gloire au Créateur, et ils tendent,
dans le Christ, à la perfection



» (Concile Vatican II, Gaudium et
Spes, 50).

[7] Saint Jean Paul II, Familiaris
Consortio, 84. Cf. Benoît XVI, 
Sacramentum Caritatis, 22-II-2007,
29 ; Congrégation pour la Doctrine de
la Foi, Lettre sur l’admissibilité à la
Sainte Communion des divorcés
remariés, 14-IX-1994 ; Catéchisme,
1650. ;

[8] Cf. Pape François, Amoris laetitia,
307-312.

[9] Saint Jean-Paul II, Lettre au
cardinal. William W. Baum et les
participants au cours annuel sur le
droit interne organisé par la
Pénitencerie Apostolique, 22 mars
1996 ; cf.Pape François, Amoris
laetitia, 311.

[10] Cf. ibid., 303-305.

[11] Conseil Pontifical pour les Textes
Législatifs, Sur l’admissibilité à la



Sainte Communion des divorcés
remariés, 24-VI-2000, 2.

[12] Cf. Pape François, Amoris laetitia,
307-308.

[13] Concile vatican II, Gaudium et
Spes, 50.

[14] Ibid., 51.

[15] Saint Paul VI, Humanae vitae, 26-
VII-1968, 16.

[16] "La famille est l'élément naturel et
fondamental de la société et a droit à
la protection de la société et de
l'État" (ONU, Déclaration universelle
des droits de l'homme, 10-XII-1948,
art. 16).

[17] Cf. Conseil pontifical pour la
famille, Famille, mariage et unions de
fait, Cité du Vatican 2000 ;
Congrégation pour la doctrine de la
foi, Considérations sur les projets de
reconnaissance juridique des unions



entre personnes homosexuelles, Cité
du Vatican 2003.

[18] Saint Jean Paul II, Familiaris
Consortio, 21.

[19] Concile Vatican II, Lumen Gentium,
11.

[20] Congrégation pour la Doctrine de
la Foi, Dominus Iesus, 14

[21] Concile Vatican II, Lumen Gentium,
19.

[22] Ibid., 20.

[23] Concile Vatican II, Lumen Gentium,
10.

[24] Cf. Saint Jean Paul II, Pastores
dabo vobis, 23.

[25] Pontifical Romain, Ordination
épiscopale, Prière Consécratoire.

[26] Rite byzantin, prière d'ordination
presbytérale.



[27] Concile Vatican II, Lumen Gentium,
29.

[28] Ibid., 21.

[29] Ibid., 20.

[30] Ibid., 27.

[31] Ibid., 25

[32] Ibid., 26

[33] Concile Vatican II, Presbyterorum
Ordinis, 2.

[34] Ibid.

[35] Ibid.

[36] Concile Vatican II, Lumen Gentium,
28.

[37] Concile Vatican II, Presbyterorum
Ordinis, 4.

[38] Concile Vatican II, Lumen Gentium,
28.



[39] Ibid.

[40] Ibid., 29.

[41] Saint Jean-Paul II, Ordinatio
Sacerdotalis, 22 mai 1994, 2.

[42] Concile Vatican II, Presbyterorum
Ordinis, 16.

[43] Ibid.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/theme-24-
mariage-et-ordres-sacerdotaux/

(15/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/theme-24-mariage-et-ordres-sacerdotaux/
https://opusdei.org/fr-ci/article/theme-24-mariage-et-ordres-sacerdotaux/
https://opusdei.org/fr-ci/article/theme-24-mariage-et-ordres-sacerdotaux/

	Thème 24. Mariage et ordres sacerdotaux

