
opusdei.org

Thème 21. Baptême
et Confirmation

Le Baptême incorpore celui qui
le reçoit à la vie, à la mort et à
la résurrection de Jésus-Christ
et à son action salvatrice. Il
imprime sur le chrétien un
sceau spirituel indélébile
d'appartenance au Christ. Par la
confirmation, les chrétiens
participent plus pleinement à la
mission de Jésus-Christ et à la
plénitude de l'Esprit Saint. Le
chrétien baptisé et confirmé est
destiné à participer à la mission
évangélisatrice de l'Église en
vertu de ces sacrements.



09/11/2022

Le baptême : fondements bibliques
et institution

Parmi les nombreuses préfigurations
vétérotestamentaires du baptême, le
déluge universel, la traversée de la
Mer Rouge et la circoncision
ressortent comme étant
explicitement mentionnés dans le
Nouveau Testament comme faisant
allusion à ce sacrement (cf. 1 P 3,
20-21 ; 1 Co 10, 1 ; Col 2, 11-12). Chez
le Baptiste, le rite de l'eau, même
sans efficacité salvatrice, se joint à la
préparation doctrinale, à la
conversion et au désir de grâce,
piliers du futur catéchuménat.

Jésus est baptisé dans les eaux du
Jourdain au début de son ministère
public (cf. Mt 3, 13-17), non par
nécessité, mais par solidarité



rédemptrice. À cette occasion, l'eau
est définitivement indiquée comme
étant l'élément matériel du signe
sacramentel. En outre les cieux
s'ouvrent, l'Esprit descend sous la
forme d'une colombe et la voix de
Dieu le Père confirme la filiation
divine du Christ : des événements qui
manifestent en la Tête de la future
Église ce qui sera ensuite réalisé
sacramentellement dans ses
membres.

Plus tard, a lieu la rencontre avec
Nicodème, au cours de laquelle Jésus
affirme le lien pneumatologique
entre l'eau du baptême et le salut,
d'où découle sa nécessité : «
personne, à moins de naître de l’eau
et de l’Esprit, ne peut entrer dans le
royaume de Dieu » (Jn 3 ,5).

Le mystère pascal donne au baptême
sa valeur salvifique ; Jésus, en effet, «
avait déjà parlé de sa passion qu’il
allait souffrir à Jérusalem comme



d’un "Baptême" dont il devait être
baptisé (Mc 10, 38 ; cf. Lc 12, 50). Le
Sang et l’eau qui ont coulé du côté
transpercé de Jésus crucifié (cf. Jn 19,
34) sont des types du Baptême et de
l’Eucharistie, sacrements de la vie
nouvelle (cf. 1 Jn 5, 6-8)
» (Catéchisme, 1225).

Avant de monter au ciel, le Seigneur
a dit aux apôtres : « Allez ! De toutes
les nations faites des disciples :
baptisez-les au nom du Père, et du
Fils, et du Saint-Esprit ; apprenez-
leur à observer tout ce que je vous ai
commandé » (Mt 28, 19-20). Ce
commandement est fidèlement suivi
à partir de la Pentecôte et renvoie à
l'objectif premier de l'évangélisation,
qui est toujours d'actualité.

Commentant ces textes, saint Thomas
d'Aquin dit que l'institution du
baptême a été multiple : quant à la
matière, dans le baptême du Christ ;
quant à sa nécessité, elle a été



affirmée en Jn 3,5 ; son usage a
commencé lorsque Jésus a envoyé
ses disciples prêcher et baptiser ; son
efficacité vient de la Passion ; sa
diffusion a été proclamée en Mt
28,19.

La justification et les effets du
baptême

Nous lisons dans Romains 6, 3-4 : «
Ne le savez-vous pas ? Nous tous qui
par le baptême avons été unis au
Christ Jésus, c’est à sa mort que nous
avons été unis par le baptême. Si
donc, par le baptême qui nous unit à
sa mort, nous avons été mis au
tombeau avec Lui, c’est pour que
nous menions une vie nouvelle, nous
aussi, comme le Christ qui, par la
toute-puissance du Père, est
ressuscité d’entre les morts ». Le
baptême, en incorporant le fidèle à la
vie, la mort et la résurrection de
Jésus-Christ et à son action salvatrice,
accorde la justification. C'est ce que



dit Colossiens 2, 12 : « Dans le
baptême, vous avez été mis au
tombeau avec Lui et vous êtes
ressuscités avec Lui par la foi en la
force de Dieu qui L’a ressuscité
d’entre les morts ». S'ajoute
maintenant l'impact de la foi, par
lequel, avec le rite de l'eau, nous
sommes "revêtus du Christ", comme
le confirme Galates 3, 26-27 : « Car
tous, dans le Christ Jésus, vous êtes
fils de Dieu par la foi. En effet, vous
tous que le baptême a unis au Christ,
vous avez revêtu le Christ ».

La justification baptismale se traduit
par des effets concrets sur l'âme du
chrétien, que la théologie présente
comme des effets de guérison et
d'élévation. Les premiers se réfèrent
au pardon des péchés, comme le
souligne la prédication pétrinienne :
« Pierre leur répondit : Convertissez-
vous, et que chacun de vous soit
baptisé au nom de Jésus Christ pour le
pardon de ses péchés ; vous recevrez



alors le don du Saint-Esprit » (Ac
2,38). Cela inclut la rémission du
péché originel et, chez les adultes, de
tous les péchés personnels. La
totalité de la peine temporelle et
éternelle est également remise. Chez
le baptisé « certaines conséquences
temporelles du péché demeurent
cependant, telles les souffrances, la
maladie, la mort, ou les fragilités
inhérentes à la vie comme les
faiblesses de caractère, etc., ainsi
qu’une inclination au péché que la
Tradition appelle la concupiscence,
ou, métaphoriquement, "le foyer du
péché" (fomes peccati) » (Catéchisme,
1264).

L'aspect d’élévation consiste dans
l'effusion de l'Esprit Saint ; en effet, «
c’est dans un unique Esprit (…) que
nous tous (…) avons été baptisés » (1
Co 12, 13). Parce que c'est le même «
Esprit du Christ » (Rm 8, 9), nous
recevons « un esprit qui fait de
[nous] des fils » (Rm 8, 15), comme



des fils dans le Fils. Avec la filiation
divine, Dieu accorde au baptisé la
grâce sanctifiante, les vertus
théologales et morales et les dons de
l'Esprit Saint.

Parallèlement à cette réalité de la
grâce, « le Baptême scelle le chrétien
d’une marque spirituelle indélébile
("character") de son appartenance au
Christ. Cette marque n’est effacée par
aucun péché, même si le péché
empêche le Baptême de porter des
fruits de salut (cf. DS 1609-1619)
» (Catéchisme, 1272).

Puisque nous avons été baptisés dans
un seul Esprit « pour former un seul
corps » (1 Co 12, 13), l'incorporation
au Christ est en même temps une
incorporation à l'Église, et en cela
nous sommes liés à tous les
chrétiens, y compris ceux qui ne sont
pas en pleine communion avec
l'Église Catholique.



Enfin, rappelons que les baptisés
sont « une descendance choisie, un
sacerdoce royal, une nation sainte,
un peuple destiné au salut, pour que
vous annonciez les merveilles de
celui qui vous a appelés des ténèbres
à son admirable lumière » (1 P 2, 9) :
ils participent donc au sacerdoce
commun des fidèles, étant "tenus de
professer devant les hommes la foi
que par l’Église ils ont reçue de
Dieu" (Lumen Gentium 11) et de
participer à l’activité apostolique et
missionnaire du Peuple de Dieu (cf. 
Lumen Gentium 17 ; Ad Gentes 7, 23)
» (Catéchisme, 1270).

Nécessité du Baptême

La catéchèse du Nouveau Testament
affirme catégoriquement du Christ : «
En nul autre que lui, il n’y a de salut,
car, sous le ciel, aucun autre nom
n’est donné aux hommes, qui puisse
nous sauver » (Ac 4,12). Et comme
être "baptisé dans le Christ" équivaut



à être "revêtu du Christ" (Ga 3,27), les
paroles de Jésus selon lesquelles «
celui qui croira et sera baptisé sera
sauvé ; celui qui refusera de croire
sera condamné » (Mc 16,16) doivent
être comprises dans toute leur force.
De là découle la foi de l'Église en la
nécessité du baptême pour le salut.

Cette dernière assertion doit être
comprise selon la formulation
prudente du magistère : « le Baptême
est nécessaire au salut pour ceux
auxquels l’Évangile a été annoncé et
qui ont eu la possibilité de demander
ce sacrement (cf. Mc 16, 16). L’Église
ne connaît pas d’autre moyen que le
baptême pour assurer l’entrée dans
la béatitude éternelle ; c’est pourquoi
elle se garde de négliger la mission
qu’elle a reçu du Seigneur de faire
"renaître de l’eau et de l’Esprit" tous
ceux qui peuvent être baptisés. Dieu
a lié le salut au sacrement du
Baptême, mais Il n’est pas Lui-même



lié à ses sacrements » (Catéchisme,
1257).

Il existe en effet des situations
particulières dans lesquelles les
principaux fruits du baptême
peuvent être acquis sans médiation
sacramentelle. Mais précisément
parce qu'il n'y a pas de signe
sacramentel, il n'y a pas de certitude
de la grâce conférée. Ce que la
tradition ecclésiale a appelé baptême
de sang et baptême de désir ne sont
pas des "actes reçus", mais un
ensemble de circonstances qui
concourent chez un sujet,
déterminant les conditions du salut.
Cela s'entend comme « la ferme
conviction que ceux qui subissent la
mort en raison de la foi, sans avoir
reçu le Baptême, sont baptisés par
leur mort pour et avec le Christ
» (Catéchisme,1258). De même,
l'Église affirme que « tout homme
qui, ignorant l’Évangile du Christ et
son Église, cherche la vérité et fait la



volonté de Dieu selon qu’il la connaît,
peut être sauvé. On peut supposer
que de telles personnes auraient 
désiré explicitement le Baptême si
elles en avaient connu la nécessité
» (Catéchisme, 1260).

Les situations de baptême de sang et
de baptême de désir n'incluent pas
celle des enfants morts sans
baptême. Pour eux, « l’Église ne peut
que les confier à la miséricorde de
Dieu, comme elle le fait dans le rite
des funérailles pour eux » ; mais c'est
précisément la foi dans la
miséricorde de Dieu, qui veut que
tous les hommes soient sauvés (cf. 1
Tm 2, 4), qui permet de croire qu'il
existe une voie de salut pour les
enfants qui meurent sans baptême
(cf. Catéchisme, 1261).

Célébration liturgique

Les "rites de réception" cherchent à
discerner la volonté des candidats,
ou de leurs parents, de recevoir le



sacrement et d'en assumer les
conséquences. Suivent ensuite les
lectures bibliques, illustrant le
mystère baptismal, puis commentées
dans l'homélie. Puis on invoque
l'intercession des saints, dans la
communion desquels le candidat
sera intégré ; avec la prière
d'exorcisme et l'onction avec l'huile
des catéchumènes, on signifie la
protection divine contre les
embûches du malin. L'eau est ensuite
bénie avec des formules hautement
catéchétiques qui donnent une forme
liturgique au lien entre l'eau et
l'Esprit. La foi et la conversion sont
rendues présentes par la profession
trinitaire et le renoncement à Satan
et au péché.

On entre ensuite dans la phase
sacramentelle du rite, « en (…)
purifiant par le bain de l’eau
baptismale, accompagné d’une
parole » (Ep 5, 26). L'ablution, qu'elle
soit par infusion ou par immersion,



s'effectue de telle sorte que l'eau
coule sur la tête, signifiant ainsi le
véritable lavage de l'âme. La matière
valide du sacrement est l'eau
considérée comme telle selon le
jugement commun des hommes. En
versant trois fois l'eau sur la tête du
candidat, ou en l'immergeant, le
ministre prononce les mots : « NN, je
te baptise au nom du Père, du Fils et
du Saint-Esprit ». Dans les liturgies
orientales, la formule utilisée est : «
Le serviteur de Dieu, NN, est baptisé
au nom du Père, et du Fils, et du
Saint-Esprit ».

Les rites post-baptismaux (ou
explicatifs) illustrent le mystère
accompli. La tête du candidat est
ointe (si la confirmation ne suit pas
immédiatement), pour signifier sa
participation au sacerdoce commun
et évoquer la future chrismation. Un
vêtement blanc est donné comme
une exhortation à préserver
l'innocence du baptême et comme un



symbole de la nouvelle vie conférée.
Le cierge allumé avec le cierge pascal
symbolise la lumière du Christ
donnée pour vivre en enfants de la
lumière par la foi reçue. Le rite de
l'effeta, en touchant avec le pouce les
oreilles et la bouche du candidat,
signifie l'attitude d'écoute et de
proclamation de la parole de Dieu.
Enfin, la récitation du Notre Père
devant l'autel – chez les adultes, dans
la liturgie eucharistique – montre la
nouvelle condition d’enfant de Dieu.

Ministre et sujet. Le baptême dans
la vie d'un chrétien

Le ministre ordinaire est l'évêque et
le prêtre et, dans l'Église latine,
également le diacre. En cas
d’urgence, tout homme ou femme,
même non chrétien, peut baptiser, à
condition qu'il ait l'intention de
réaliser ce que l'Église croit
lorsqu'elle agit de la sorte.



Le baptême est destiné à tous les
hommes et femmes qui ne l'ont pas
encore reçu. Les qualités nécessaires
du candidat diffèrent selon qu’il
s’agit d'un nourrisson ou d'un adulte.
Les premiers, qui n'ont pas encore
atteint l'usage de la raison, doivent
recevoir le sacrement dans les
premiers jours de leur vie, dès que
leur santé et celle de leur mère le
permettent. En effet, en tant que
porte d'entrée dans la vie de la grâce,
le baptême est un événement
absolument gratuit pour la validité
duquel il suffit qu'il ne soit pas
rejeté ; en outre, la foi du candidat,
qui est nécessairement une foi
ecclésiale, devient présente dans la
foi de l'Église, à laquelle il participera
une fois qu'il aura atteint l'âge
adulte. Il y a cependant certaines
limites à la pratique du baptême des
enfants : il est illicite si le
consentement des parents fait
défaut, ou s'il n'y a pas de garantie
suffisante d'une éducation future à la



foi catholique. Afin d'assurer cette
dernière, des parrains et marraines
sont nommés, choisis parmi des
personnes à la vie exemplaire[1].

Les candidats adultes sont préparés
par le catéchuménat, structuré selon
les diverses pratiques locales, en vue
de recevoir la Confirmation et la
Première Communion lors de la
même cérémonie. Pendant cette
période, l'objectif est de susciter le
désir de la grâce, y compris
l'intention de recevoir le sacrement,
qui est une condition de validité. Cela
va de pair avec l'instruction
doctrinale qui transmet
progressivement au candidat la vertu
surnaturelle de la foi, et avec la
véritable conversion du cœur qui
peut exiger des changements
radicaux dans la vie du candidat.

Le caractère sacramentel, déjà
mentionné, est un signe spirituel de
configuration au Christ, qui imprime



dans l'âme une ressemblance avec
Lui, une image du Christ auquel, dès
ce moment, nous appartenons et
auquel nous devons devenir toujours
plus semblables. Cette configuration
initiale constitue donc une
prétention permanente à
l'identification finale avec le Christ, à
« être configurés à l’image de son
Fils, pour que ce Fils soit le premier-
né d’une multitude de frères » (Rm
8,29). C'est le fondement baptismal
de l'appel universel à la sainteté,
repris par le Concile Vatican II : «
l’appel à la plénitude de la vie
chrétienne et à la perfection de la
charité s’adresse à tous ceux qui
croient au Christ, quel que soit leur
état ou leur forme de vie » (Lumen
Gentium, no 40).

Ce même caractère baptismal est
aussi un signe spirituel qui distingue
et qui dispose. Autrement dit : par
"qui distingue", on entend qu’il
distingue "extérieurement" les



chrétiens des non-chrétiens, tandis
que par "qui dispose" on entend que
le caractère baptismal dispose
"intérieurement" comme la base sur
laquelle repose l'égalité radicale de
tous les baptisés : comme le dit saint
Paul, « en effet, vous tous que le
baptême a unis au Christ, vous avez
revêtu le Christ ; il n’y a plus ni juif ni
grec, il n’y a plus ni esclave ni
homme libre, il n’y a plus l’homme et
la femme, car tous, vous ne faites
plus qu’un dans le Christ Jésus » (Ga
3,27-28). Cette égalité fondamentale,
ainsi que le fait d'être "un" dans le
Christ, nous pousse à vivre une
fraternité fondée sur une réalité qui
va au-delà de la simple affinité
humaine. Enfin, en tant que signe
qui dispose, le caractère est constitué
comme une capacité surnaturelle de
pouvoir recevoir et assimiler avec
fruit la grâce salvatrice provenant
des autres sacrements : en ce sens, le
baptême oriente notre vie vers les
autres sacrements. Il serait donc



incohérent de recevoir le baptême et
d'ignorer les autres sacrements.

Les fondements bibliques et
historiques de la confirmation

Les prophéties sur le Messie avaient
annoncé que « sur lui reposera
l’Esprit du Seigneur » (Is 11,2), et que
cela serait lié à son élection comme
envoyé : « voici mon serviteur que je
soutiens, mon élu qui a toute ma
faveur. J’ai fait reposer sur lui mon
Esprit ; aux nations, il proclamera le
droit » (Is 42,1). Le texte prophétique
est encore plus explicite lorsqu'il est
mis sur les lèvres du Messie : «
L’Esprit du Seigneur Dieu est sur moi
parce que le Seigneur m’a consacré
par l’onction. Il m’a envoyé annoncer
la bonne nouvelle aux humbles » (Is
61,1).

Quelque chose de semblable est
également annoncé pour le peuple de
Dieu tout entier ; à ses membres,
Dieu dit : « Je mettrai en vous mon



Esprit, Je ferai que vous marchiez
selon mes lois, que vous gardiez mes
préceptes et leur soyez fidèles » (Ez
36,27) ; et dans Joël 3,2, l'universalité
de cette diffusion est soulignée : «
même sur les serviteurs et sur les
servantes je répandrai mon Esprit en
ces jours-là ».

Avec le mystère de l'Incarnation
s'accomplit la prophétie messianique
(cf. Lc 1, 35), confirmée, complétée et
manifestée publiquement lors de
l'onction au Jourdain (cf. Lc 3, 21-22),
lorsque l'Esprit descend sur le Christ
sous la forme d'une colombe et que
la voix du Père porte à son
accomplissement la prophétie de
l'élection. Le Seigneur lui-même se
présente au début de son ministère
comme l'oint de Yahvé en qui
s'accomplissent les prophéties (cf.Lc
4, 18-19), et il se laisse guider par
l'Esprit (cf. Lc 4, 1 ; 4, 14 ; 10, 21)
jusqu'au moment même de sa mort
(cf. He 9, 14).



Avant d'offrir sa vie pour nous, Jésus
promet l'envoi de l'Esprit (cf. Jn 14,
16 ; 15, 26 ; 16, 13), comme cela se
produit effectivement à la Pentecôte
(cf. Ac 2, 1-4), en référence explicite à
la prophétie de Joël (cf. Ac 2, 17-18),
initiant ainsi la mission universelle
de l'Église.

Le même Esprit répandu sur les
apôtres à Jérusalem est communiqué
par eux aux baptisés par l'imposition
des mains et la prière (cf. Ac 8, 14-17 ;
19, 6) ; cette pratique est devenue si
connue dans l'Église primitive qu'elle
est attestée dans la Lettre aux
Hébreux comme faisant partie de «
l'enseignement élémentaire » et des «
fondements » (He 6,1-2). Ce tableau
biblique est complété par la tradition
paulinienne et johannique qui lie les
concepts d'"onction" et de "sceau" à
l'Esprit infusé sur les chrétiens (cf. 2
Co 1, 21-22 ; Ep 1, 13 ; 1 Jn 2, 20.27).
Ceci a trouvé une expression
liturgique dans les documents les



plus anciens par l'onction du
candidat avec de l'huile parfumée.

Ces mêmes documents témoignent de
l'unité rituelle primitive des trois
sacrements d'initiation, conférés lors
de la célébration de Pâques présidée
par l'évêque dans la cathédrale.
Lorsque le christianisme s'est
répandu en dehors des villes et que
le baptême des enfants s'est
généralisé, il n'était plus possible de
suivre la pratique primitive. Alors
qu'en Occident la confirmation était
réservée à l'évêque et séparée du
baptême, en Orient, l'unité des
sacrements de l'initiation, conférés
en même temps au nouveau-né par
le prêtre, a été préservée. En Orient,
on accorde une importance
croissante à l'onction de myron (saint
chrême), qui s'étend à diverses
parties du corps ; en Occident,
l'imposition des mains devient une
imposition générale sur tous les
confirmants, tandis que chacun



reçoit l'onction de chrême sur le
front.

Signification liturgique et effets
sacramentels

Le chrême, composé d'huile d'olive et
de baume, est consacré par l'évêque
ou le patriarche, et seulement par lui,
lors de la messe chrismale. L'onction
du confirmant avec le saint chrême
est un signe de sa consécration au
Seigneur. « Par la Confirmation, les
chrétiens, c’est-à-dire ceux qui sont
oints, participent davantage à la
mission de Jésus-Christ et à la
plénitude de l’Esprit Saint dont Il est
comblé, afin que toute leur vie
dégage "la bonne odeur du
Christ" (cf. 2 Co 2, 15). Par cette
onction, le confirmant reçoit "la
marque", le sceau de l’Esprit Saint
» (Catéchisme, 1294-1295).

Cette onction est précédée
liturgiquement, lorsqu'elle est
effectuée séparément du baptême,



par le renouvellement des promesses
baptismales et la profession de foi
des confirmants. « Ainsi il apparaît
clairement que la Confirmation se
situe dans la suite du Baptême
» (Catéchisme, 1298). Suit, dans la
liturgie romaine, l'extensio manuum
pour tous ceux qui doivent être
confirmés par l'évêque, tandis que
celui-ci prononce une prière à fort
contenu d’épiclèse (c'est-à-dire
d'invocation et de supplication). Cela
conduit au rite spécifiquement
sacramentel qui s'accomplit « par
l’onction du saint chrême sur le
front, faite en imposant la main, et
par ces paroles :Accipe signaculum
doni Spiritus Sancti (‘Sois marqué de
l’Esprit Saint, le don de Dieu’)
» (Catéchisme, 1300). « Dans les
Églises orientales (…) l’onction (…) se
fait (…) sur les parties les plus
significatives du corps (…) ; chaque
onction étant accompagnée de la
formule : "Sceau du don de l’Esprit-
Saint" » (Ibid). Le rite se termine par



le baiser de paix, comme
manifestation de la communion
ecclésiale avec l'évêque (cf. 
Catéchisme, 1301).

La confirmation a donc une unité
intrinsèque avec le baptême, même
si elle ne s'exprime pas
nécessairement dans le même rite.
Elle complète le patrimoine
baptismal du candidat par les dons
surnaturels caractéristiques de la
maturité chrétienne. La confirmation
n'est conférée qu'une seule fois ; «
elle imprime en effet dans l’âme une 
marque spirituelle indélébile, le
"caractère", qui est le signe de ce que
Jésus-Christ a marqué un chrétien du
sceau de son Esprit en le revêtant de
la force d’en haut pour qu’il soit son
témoin » (Catéchisme,1304). Par elle,
les chrétiens reçoivent avec une
abondance particulière les dons de
l'Esprit Saint, ils sont plus
étroitement liés à l'Église, « obligés
ainsi plus strictement tout à la fois à



répandre et défendre la foi par la
parole et par l’action » (Lumen
Gentium, 11).

Un chrétien baptisé et confirmé est
donc destiné à participer à la mission
évangélisatrice de l'Église en vertu de
ces sacrements, sans avoir besoin de
recevoir un mandat spécial de la
hiérarchie, du moins dans le
domaine des relations personnelles
(famille, amis, profession...). En
particulier à travers la Confirmation,
cette "destination" comprend à la fois
les moyens surnaturels nécessaires,
aussi bien pour que la propre
croissance dans la vie chrétienne ne
soit pas délaissée au cours des
diverses vicissitudes qu'un chrétien
rencontre au cours de sa vie, que
sous forme de force pour surmonter
la peur de proposer hardiment la foi
chrétienne, tant dans des
environnements favorables que dans
d'autres où la sécularisation a pris la
forme d'une indifférence à l'égard de



l'Évangile ou même d'une hostilité à
l'égard du christianisme ou de
l'Église. Une personne confirmée est
appelée à témoigner du Christ par
une vie chrétienne consolidée et par
sa parole.

Ministre et sujet de la
confirmation

En tant que successeurs des apôtres,
les évêques sont les seuls « ministres
originaires de la confirmation
» (Lumen Gentium, 26). Dans le rite
latin, le ministre ordinaire est
exclusivement l'évêque ; un prêtre ne
peut validement confirmer que dans
les cas prévus par la législation
générale (baptême d'adultes,
réception dans la communion
catholique, assimilation épiscopale,
danger de mort) ou lorsqu’il en reçoit
la faculté spécifique ou est
momentanément associé à cette fin
par l'évêque. Dans les Églises
orientales, le ministre ordinaire est



également le prêtre, qui doit toujours
utiliser le chrême consacré par le
patriarche ou l'évêque.

En tant que sacrement d'initiation, la
confirmation est destinée à tous les
chrétiens, et pas seulement à
quelques privilégiés. Dans le rite
latin, elle est conférée lorsque le
candidat a atteint l'usage de la
raison : l'âge spécifique dépend des
pratiques locales, qui doivent
respecter son caractère d'initiation.
Une instruction préalable, une
intention réelle et l’état de grâce sont
nécessaires.

Bibliographie

- Catéchisme de l'Église Catholique, 
1212-1321

- Compendium du Catéchisme de
l'Église Catholique, 251-270

https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P3A.HTM
https://www.vatican.va/archive/compendium_ccc/documents/archive_2005_compendium-ccc_fr.html#JE%20CROIS%20AU%20SAINT-ESPRIT


- Enric Moliné, Les sept sacrements,
Laurier, 1999.

- Guillaume de Menthière, La
confirmation: sacrement du don,
Parole et Silence, 1998.

[1] Cf. Catéchisme de l'Église
catholique, 1255.

Philip Goyret

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/theme-21-
bapteme-et-confirmation/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/theme-21-bapteme-et-confirmation/
https://opusdei.org/fr-ci/article/theme-21-bapteme-et-confirmation/
https://opusdei.org/fr-ci/article/theme-21-bapteme-et-confirmation/

	Thème 21. Baptême et Confirmation

