
opusdei.org

Thème 19. La
résurrection de la
chair

Le corps ressuscité sera réel et
matériel, mais non terrestre ni
mortel. L'énigme de la mort de
l’homme ne peut être comprise
qu'à la lumière de la
Résurrection du Christ et de
notre résurrection en Lui. La
vie éternelle est ce qui donne
un sens ultime et permanent à
la vie humaine. La possibilité
d'une damnation perpétuelle en
enfer rappelle aux chrétiens la
nécessité de vivre une vie
entièrement consacrée aux
autres.



09/11/2022

À la fin du Symbole des Apôtres,
l'Église proclame : « Je crois (…) à la
résurrection de la chair, à la vie
éternelle ». Dans cette formule sont
contenus, brièvement exposés, les
éléments fondamentaux de
l'espérance eschatologique de
l'Église, c'est-à-dire ce que l'homme
attend à la fin de sa vie. La base de
l'espérance chrétienne est la
promesse divine.

La foi en la résurrection

À de nombreuses reprises, l'Église a
proclamé sa foi en la résurrection de
tous les morts à la fin des temps. Il
s'agit en quelque sorte de
l'"extension" de la résurrection de
Jésus-Christ, « premier-né d'une
multitude de frères » (Rm 8, 29), à
tous les hommes, justes et pécheurs ;



elle aura lieu lorsqu'Il viendra à la
fin des temps pour juger les vivants
et les morts. Avec la mort, comme
nous le savons, l'âme est séparée du
corps, mais avec la résurrection, le
corps et l'âme sont à nouveau unis
dans la gloire pour toujours (cf. 
Catéchisme, 997). Le dogme de la
résurrection des morts, tout en
parlant de la plénitude de la vie
immortelle à laquelle l'homme est
destiné, est présenté comme un
rappel vivant de sa dignité, surtout
dans son aspect corporel. Il parle de
la bonté du monde, du corps, de la
valeur de l'histoire vécue au jour le
jour, de la vocation éternelle de la
matière. C'est pourquoi, contre les
gnostiques du IIe siècle, les Pères de
l'Église ont insisté sur la résurrection
de la chair, c'est-à-dire la vie de
l'homme dans sa matérialité
corporelle.

Saint Thomas d'Aquin considère que
la résurrection des morts est



naturelle en ce qui concerne le destin
de l'homme (car l'âme immortelle est
faite pour s'unir au corps, et vice
versa), mais qu'elle est surnaturelle
en ce qui concerne Dieu qui la réalise
(Summa Contra Gentes, IV, 81), c'est-à-
dire naturelle en ce qui concerne la
"cause finale", surnaturelle en ce qui
concerne la "cause efficiente".

Le corps ressuscité sera réel et
matériel, mais pas terrestre et
mortel. Saint Paul s'oppose à l'idée
d'une résurrection en tant que
transformation humaine au sein de
l'histoire, et parle donc du corps
ressuscité comme étant
"glorieux" (cf. Ph 3, 21) et
"spirituel" (cf. 1 Co 15, 44). La
résurrection de l'homme, comme le
fut celle du Christ, aura lieu pour
tous après la mort, à la fin des temps.

L'Église ne promet pas aux chrétiens
une vie de succès assuré sur cette
terre, ce qu'on appelle une utopie, car



notre vie terrestre est toujours
marquée par la Croix. En même
temps, par la réception du Baptême
et de l'Eucharistie, le processus de
résurrection a déjà commencé en
quelque sorte ici-bas (cf. Catéchisme,
1000). Selon saint Thomas, à l'état
ressuscité, l'âme informe le corps si
profondément que toutes ses qualités
morales et spirituelles se reflètent
dans le corps (Summa Theologiae, III.
Suppl. , qq. 78-86). En ce sens, la
résurrection finale, qui aura lieu lors
de la venue de Jésus-Christ dans la
gloire, rendra possible le jugement
final des vivants et des morts.

Quatre observations pratiques
peuvent être faites concernant la
doctrine de la résurrection :

1) La doctrine de la résurrection
finale exclut les théories de la 
réincarnation, selon lesquelles l'âme
humaine, après la mort, migre vers
un autre corps, à plusieurs reprises si



nécessaire, jusqu'à sa purification
définitive. La vie humaine est
unique... elle ne se répète pas ; ce qui
donne de l'épaisseur à tout ce que
nous faisons au quotidien. À cet
égard, le Concile Vatican II a parlé du
« cours unique de notre vie » (Lumen
gentium, 48).

2) Une manifestation claire de la foi
de l'Église en la résurrection de notre
propre corps est la vénération des
reliques des saints, si centrale dans la
piété des croyants.

3) Bien que la crémation ne soit pas
illicite, à moins qu'elle ne soit choisie
pour des raisons contraires à la foi
(Code Droit Canon, 1176), l'Église
conseille vivement de conserver la
pieuse coutume d'enterrer les
corps[1] ; le corps dans sa matérialité
fait partie intégrante de la personne,
il ressuscite à la fin des temps, il a été
en contact avec les sacrements
institués par le Christ et il a été un



temple de l'Esprit Saint. Il est donc
compréhensible qu'au moment de
l'inhumation, il soit respecté dans sa
matérialité autant que possible ; le
mépris actuel pour la corporéité
humaine en tant que créature de
Dieu destinée à la résurrection fait
qu’il est conseillé, particulièrement
aujourd'hui, d’éviter la crémation.

4) La résurrection des morts coïncide
avec ce que l'Écriture Sainte appelle
la venue « des cieux nouveaux et de
la terre nouvelle » (Catéchisme, 1043 ;
2 P 3, 13 ; Ap 21, 1). Non seulement
l'homme parviendra à la gloire, mais
le cosmos tout entier dans lequel
l'homme vit et agit, sera transformé.
« L’Église, à laquelle dans le Christ
Jésus nous sommes tous appelés et
dans laquelle par la grâce de Dieu
nous acquérons la sainteté, n’aura
que dans la gloire céleste sa
consommation, lorsque viendra le
temps où sont renouvelées toutes
choses (Ac 3, 1) et que, avec le genre



humain, tout l’univers lui-même,
intimement uni avec l’homme et
atteignant par lui sa destinée,
trouvera dans le Christ sa définitive
perfection (cf. Ep 1, 10 ; Col 1, 20 ; 2 P
3, 10-13) » (Lumen gentium, no 48). Il y
aura certes une continuité entre ce
monde et le nouveau monde, mais il
y aura aussi une discontinuité
importante marquée par la
perfection, la permanence et le
bonheur complet.

Le sens chrétien de la mort

L'énigme de la mort de l'homme ne
peut être comprise qu'à la lumière de
la Résurrection du Christ et de notre
résurrection en Lui. En effet, la mort,
la perte de la vie humaine, la
séparation de l'âme et du corps, se
présente comme le plus grand mal
dans l'ordre naturel. Mais celui-ci
sera complètement surmonté lorsque
Dieu, dans le Christ, ressuscitera
l'humanité à la fin des temps.



Il est vrai que la mort est naturelle
dans le sens où l'âme peut se séparer
du corps. Elle marque la fin du
pèlerinage terrestre. Après la mort,
l'homme ne peut plus mériter ou
démériter ; il n'aura plus la
possibilité de se repentir.
Immédiatement après la mort, l'âme
ira au ciel, en enfer ou au purgatoire,
en passant par ce qu'on appelle le 
jugement particulier (cf. Catéchisme,
1021-1022). Le caractère inexorable
de la mort sert à l'homme à redresser
sa vie, à tirer parti du temps et des
autres talents que Dieu lui a donnés,
à agir avec droiture, à se dépenser au
service des autres.

D'autre part, l'Écriture enseigne que
la mort est entrée dans le monde à
cause du péché (cf. Gn 3, 17-19 ; Sg 1,
13-14 ; 2, 23-24 ; Rm 5, 12 ; 6, 23 ; Jc 1,
15 ; Catéchisme, 1007). En ce sens, la
mort est considérée comme la
punition du péché : l'homme, qui a
voulu vivre séparé de Dieu, doit



accepter le désagrément et les
conséquences de la rupture avec Lui,
avec la société et avec lui-même
comme le fruit de son aliénation.

Cependant, le Christ, par son
obéissance, a vaincu la mort et a
obtenu la résurrection et le salut
pour l'humanité. Pour ceux qui
vivent dans le Christ par le baptême,
la mort est toujours douloureuse et
répugnante, mais elle n'est plus un
rappel vivant du péché mais une
précieuse occasion de se racheter
avec le Christ par la mortification et
le dévouement aux autres. « Si nous
sommes morts avec lui, avec lui nous
vivrons » (2 Tm 2, 11). C'est pourquoi,
« grâce au Christ, la mort chrétienne
a un sens positif » (Catéchisme, 1010).
La mort progressive à soi-même
qu'entraîne la vie chrétienne
(mortification) sert à l'union
définitive avec le Christ par la mort.



La vie éternelle en communion
intime avec Dieu

En créant et en rachetant l'homme,
Dieu l'a destiné à la communion
éternelle avec Lui, à ce que saint Jean
appelle "la vie éternelle", ce qu'on
appelle habituellement "le ciel". C'est
ainsi que Jésus communique aux
siens la promesse du Père : « Très
bien, serviteur bon et fidèle, tu as été
fidèle pour peu de choses, je t’en
confierai beaucoup ; entre dans la
joie de ton seigneur » (Mt 25,21). Et
en quoi consiste la vie éternelle ? «
L'éternité n'est pas une succession
continue des jours du calendrier,
mais quelque chose comme le
moment rempli de satisfaction, dans
lequel la totalité nous embrasse et
dans lequel nous embrassons la
totalité. Il s'agirait du moment de
l'immersion dans l'océan de l'amour
infini, dans lequel le temps – l'avant
et l'après – n'existe plus. Nous
pouvons seulement chercher à



penser que ce moment est la vie au
sens plénier, une immersion toujours
nouvelle dans l'immensité de l'être,
tandis que nous sommes simplement
comblés de joie » (Benoît XVI, Spe
salvi, 12).

En fin de compte la vie éternelle est
ce qui donne un sens ultime et
permanent à la vie humaine, à
l'engagement éthique, au don de soi
généreux, au service plein
d’abnégation, à l'effort pour
communiquer la doctrine et l'amour
du Christ à toutes les âmes.
L'espérance chrétienne dans le ciel
n'est pas individualiste, "pour moi",
mais se réfère à tous les hommes (cf. 
Spe Salvi, 13-15, 28, 48). Sur la base
de la promesse de la vie éternelle, le
chrétien est fermement convaincu
qu'il "vaut la peine" de vivre
pleinement la vie chrétienne. « Le
ciel est la fin ultime et la réalisation
des aspirations les plus profondes de



l'homme, l'état de bonheur suprême
et définitif » (Catéchisme, 1024).

Ceux qui meurent en état de grâce
seront pour toujours semblables à
Dieu, car ils le voient « tel qu'Il est
» (1 Jn 3, 2), c'est-à-dire « face à face
» (1 Co 13, 12), ce qu'on appelle la 
vision béatifique de Dieu. Le ciel est la
plus haute expression du don de
Dieu à l'homme.

En même temps, au ciel, l'homme
pourra aimer ceux qu'il a aimés dans
le monde d'un amour pur et
perpétuel. « Après la mort, ne
l’oubliez jamais, l’Amour viendra à
votre rencontre. Et dans l’Amour de
Dieu vous trouverez par surcroît
toutes les amours nobles que vous
aurez connues sur terre » (Saint
Josémaria, Amis de Dieu, 221). La joie
du ciel atteint son apogée avec la
résurrection des morts.

Le fait que le Ciel dure éternellement
ne signifie pas qu'en lui l'homme



cesse d'être libre. Certes, au ciel,
l'homme ne pèche pas ; il ne peut pas
pécher parce que, voyant Dieu face à
face, en réalité l'homme ne veut pas
pécher. Librement et filialement,
l'homme sauvé restera en
communion avec Dieu pour toujours,
parce qu'il en a envie. Avec le ciel, sa
liberté atteint sa pleine réalisation.

Enfin, selon saint Thomas, la vie
éternelle dépend de la charité de
chacun : « Celui qui a plus de charité
participe davantage à la lumière de
la gloire, et il verra Dieu plus
parfaitement et sera heureux
» (Summa Theologiae, I, q. 12, a. 6, c).

L'enfer comme ultime rejet de
Dieu

Les Saintes Écritures enseignent que
les hommes qui ne se repentent pas
de leurs péchés graves perdront la
récompense éternelle de la
communion avec Dieu, souffrant au
contraire d'une disgrâce perpétuelle.



« Mourir en péché mortel sans s’en
être repenti et sans accueillir l’amour
miséricordieux de Dieu, signifie
demeurer séparé de Lui pour
toujours par notre propre choix
libre. Et c’est cet état d’auto-
exclusion définitive de la
communion avec Dieu et avec les
bienheureux qu’on désigne par le
mot enfer » (Catéchisme, 1033). Ce
n'est pas que Dieu prédestine
quelqu'un à la damnation
perpétuelle ; c'est l'homme qui,
cherchant sa fin ultime en dehors de
Dieu et de sa volonté, se construit un
monde isolé dans lequel la lumière et
l'amour de Dieu ne peuvent
pénétrer. L'enfer est un mystère, le
mystère de l'Amour rejeté ; il est le
signe du pouvoir destructeur de
l'homme libre lorsqu'il se détourne
de Dieu. L'enfer, c'est "ne plus
aimer", comme le disaient de
nombreux écrivains.



La doctrine de l'enfer dans le
Nouveau Testament est présentée
comme un appel à la responsabilité
dans l'utilisation des dons et talents
reçus, et à la conversion. Son
existence fait prendre conscience à
l'homme de la gravité du péché
mortel, et de la nécessité de l'éviter
par tous les moyens, principalement,
bien sûr, par la prière confiante et
humble. La possibilité de la
damnation perpétuelle rappelle
également aux chrétiens la nécessité
de vivre une vie entièrement
consacrée aux autres dans l'apostolat
chrétien.

Se purifier pour trouver Dieu

« Ceux qui meurent dans la grâce et
l’amitié de Dieu, mais
imparfaitement purifiés, bien
qu’assurés de leur salut éternel,
souffrent après leur mort une
purification, afin d’obtenir la sainteté
nécessaire pour entrer dans la joie



du ciel » (Catéchisme, 1030). Il est
possible de penser que de
nombreuses personnes, même si
elles n'ont pas vécu une vie sainte
sur terre, n'ont pas été
définitivement emprisonnées dans le
péché. La possibilité d'être purifiées
après la mort des impuretés et des
imperfections d'une vie plus ou
moins mauvaise, se présente donc
comme une nouvelle bonté de Dieu,
qui veut vivre en communion intime
avec elles : « Le purgatoire, cette
miséricorde de Dieu, destinée à
purifier les défauts de ceux qui
désirent s'identifier à Lui » (Saint
Josémaria, Sillon, 889).

L'Ancien Testament parle de
purification au-delà de la terre (cf. 2
M 12, 40-45). Saint Paul, dans la
première lettre aux Corinthiens (1 Co
3, 10-15), présente la purification
chrétienne, dans cette vie et dans la
vie à venir, à travers l'image du feu ;
un feu qui, d'une certaine manière,



émane de Jésus-Christ, Sauveur, Juge
et Fondement de la vie chrétienne.
Bien que la doctrine du Purgatoire
n'ait pas été formellement définie
avant le Moyen Âge (cf. DH 856,
1304), la pratique ancienne et
unanime d'offrir des suffrages pour
les morts, en particulier à travers le
Saint Sacrifice eucharistique, est une
indication claire de la foi de l'Église
dans la purification au-delà de la
mort. Il ne servirait à rien de prier
pour les morts si on ne pouvait pas
les aider.

Le purgatoire peut donc être
considéré comme un état
d'éloignement temporaire et
douloureux de Dieu dans lequel les
péchés véniels sont pardonnés,
l'inclination au mal que le péché
laisse dans l'âme est purifiée, et la
"peine temporelle" due au péché est
surmontée. En effet, le péché non
seulement offense Dieu et nuit au
pécheur lui-même, mais, par la



communion des saints, il nuit à
l'Église, au monde, à l'humanité tout
entière. Mais la prière de l'Église
pour les morts rétablit en quelque
sorte l'ordre et la justice et nous
réconcilie définitivement avec Dieu.

Au purgatoire, il y a beaucoup de
souffrance, selon la situation de
chacun. Cependant, c'est une douleur
qui a une grande signification, « une
douleur bénie » (Benoît XVI, Spe
Salvi, 47). Les chrétiens sont donc
invités à rechercher la purification
des péchés dans la vie présente par
la contrition, la mortification, la
réparation et la vie sainte.

Bibliographie de base

- Catéchisme de l'Église Catholique, 
988-1050

Lectures recommandées

https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P2B.HTM


- Saint Jean-Paul II, Catéchèse sur le
Credo IV : Je crois à la vie éternelle
(audiences du 25 mai 1999 au 4 août
1999).

- Benoît XVI, encyclique Spe salvi, 30
novembre 2007

- Saint Josémaria, homélie 
L'espérance du chrétien, dans Amis de
Dieu, 205-221

[1] Cf. Instruction Ad Resurgendum
cum Christo de la Congrégation pour
la doctrine de la foi (2016) sur
l'inhumation des défunts et la
conservation des cendres en cas de
crémation.

Paul O'Callaghan

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu-chapitre-13.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu-chapitre-13.htm


pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/theme-19-la-
resurrection-de-la-chair/ (12/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/theme-19-la-resurrection-de-la-chair/
https://opusdei.org/fr-ci/article/theme-19-la-resurrection-de-la-chair/
https://opusdei.org/fr-ci/article/theme-19-la-resurrection-de-la-chair/

	Thème 19. La résurrection de la chair

