
opusdei.org

Thème 18. La
doctrine sociale de
l'Église

La bonne nouvelle du salut
exige la présence de l'Église
dans le monde. L'Évangile est
en effet une proclamation de la
transformation du monde selon
le plan de Dieu. La doctrine
sociale de l'Église fait partie de
la théologie morale sociale qui
découle d'une conception
chrétienne de l'homme et de la
vie politique. La morale sociale
de l'Église enseigne qu'il existe
une primauté des biens
spirituels et moraux sur les
biens matériels.



18/10/2022

L'origine de la Doctrine sociale de
l'Église

Jésus-Christ, notre Sauveur, « veut
que tous les hommes soient sauvés et
parviennent à la pleine connaissance
de la vérité » (1 Tm 2, 4). L'Église
poursuit l'annonce de l'Évangile dans
le monde, la bonne nouvelle du salut,
annoncée par Jésus-Christ : « L'Église,
qui participe aux joies et aux espoirs,
aux angoisses et aux tristesses des
hommes, est solidaire de tout homme
et de toute femme, en tout lieu et en
tout temps, et leur apporte la joyeuse
nouvelle du Royaume de Dieu qui,
par Jésus-Christ, est venu et vient au
milieu d'eux »[1].

La bonne nouvelle du salut requiert
la présence de l'Église dans le
monde : l'Église offre les sacrements,



la prédication de la Parole de Dieu et
de nombreux enseignements qui
traitent des réalités sociales en raison
de leurs répercussions
anthropologiques et éthiques. « La
vie commune en société détermine
souvent la qualité de la vie et, par
conséquent, les conditions où chaque
homme et chaque femme se
comprennent et décident d'eux-
mêmes et de leur vocation. Voilà
pourquoi l'Église n'est indifférente à
rien de ce qui, dans la société, se
choisit, se produit et se vit, à la
qualité morale, c'est-à-dire
authentiquement humaine et
humanisante, de la vie sociale »[2].

La proclamation du salut propre au
christianisme ne conduit pas à un
désengagement du monde et de la
société, comme si, pour être
authentiquement chrétien, il fallait
laisser de côté le bien commun. « La
charité n'est pas une chose abstraite ;
elle veut dire s'engager réellement et



totalement au service de Dieu et de
tous les hommes (...) [Elle] exige que
l'on vive la justice, la solidarité, la
responsabilité familiale et sociale, la
pauvreté, la joie, la chasteté, l'amitié
» (saint Josémaria, Entretiens, no 62).

L'Évangile est en effet une
proclamation de la transformation
du monde selon le plan de Dieu. Pour
cette raison, la politique, l'économie,
le travail et la culture ne sont pas des
domaines étrangers à la foi
chrétienne, car ils ont une influence
importante sur la vie des fidèles de
l'Église. Par exemple, une
organisation économique qui ne
laisserait pas de temps pour
s'occuper des enfants ou qui
n’assurerait pas les moyens
financiers nécessaires pour subvenir
aux besoins de la famille pourrait
constituer un obstacle sérieux au
développement de la propre vocation
matrimoniale. Si les pasteurs de
l'Église font référence à ces



questions, ce n'est pas parce qu'ils
souhaitent proposer des solutions
techniques, mais parce qu'ils sont
préoccupés par l'impact qu'elles ont
sur la vie des fidèles. Il convient de
rappeler que « la mission propre que
le Christ a confiée à son Église n’est
ni d’ordre politique, ni d’ordre
économique ou social : le but qu’II lui
a assigné est d’ordre religieux. Mais,
précisément, de cette mission
religieuse découlent une fonction,
des lumières et des forces qui
peuvent servir à constituer et à
affermir la communauté des
hommes selon la loi divine »[3].

La doctrine sociale de l'Église fait
partie de la théologie morale sociale
qui découle d'une compréhension
chrétienne de l'homme et de la vie
politique. Cela signifie, d'une part,
que les actions de la morale
personnelle ne sont pas identiques à
celles étudiées par la morale sociale,
car les principes, les critères de



jugement et les directives de la
doctrine sociale sont très larges et
laissent place à un grand pluralisme :
il n'existe pas de solutions uniques
aux dilemmes économiques ou
politiques. D'autre part, les
enseignements de l'Église ne
proposent pas de solutions sociales
qui prennent en considération les
dilemmes d’éthique personnelle.

La morale sociale de l'Église a
toujours existé, car l'Église s'est
toujours intéressée à la société dans
laquelle elle vit : « Avec sa doctrine
sociale, l'Église se charge du devoir
d'annonce que le Seigneur lui a confié.
Elle concrétise dans les événements
historiques le message de libération et
de rédemption du Christ, l'Évangile du
Royaume. En annonçant l'Évangile,
l'Église « atteste à l'homme, au nom
du Christ, sa dignité propre et sa
vocation à la communion des
personnes ; elle lui enseigne les
exigences de la justice et de la paix,



conformes à la sagesse divine
» (Catéchisme de l'Église Catholique,
2419) »[4]. Dans les premiers siècles,
cet intérêt s'est exprimé, d'une part,
en encourageant les bonnes œuvres,
surtout les œuvres de miséricorde,
et, d'autre part, en dénonçant les
injustices, surtout celles dont la
solution n'était pas entre les mains
de ceux qui les subissaient.

Les principes de la Doctrine sociale
de l'Église

En termes généraux, la morale
sociale de l'Église enseigne qu'il
existe une primauté des biens
spirituels et moraux sur les biens
matériels. L'Église se préoccupe du
bien intégral de l'homme, ce qui
inclut également le bien-être
matériel, mais sa mission est
spirituelle : ainsi, le Magistère ne se
préoccupe pas des instruments
d'organisation de la société humaine
qui sont généralement politiques ou



économiques, mais de la promotion
d'une morale sociale conforme à
l'Évangile. Il appartient aux chrétiens
courants, dans leur travail et de leur
position dans la société, de chercher
les moyens de réaliser ce bien
commun. Néanmoins, le Magistère
guide les fidèles en leur proposant
des principes d'action et laisse
généralement le choix technique des
moyens à la responsabilité de ceux
qui dirigent les différents domaines
du travail social.

L'annonce de la foi par le Magistère
dans l'observation des réalités
sociales passe par différentes étapes.
En premier lieu, la doctrine sociale
de l'Église ne se contente pas d'offrir
une compréhension des réalités
sociales : culture, politique,
économie, éducation, etc., mais
conduit à les façonner
conformément à la vérité de Dieu et
de sa création dont l'être humain est
le gardien et le protagoniste.



Deuxièmement, ces enseignements
théoriques et leurs conséquences
pratiques ont donné naissance à des 
principes moraux qui jettent les bases
d'une organisation sociale à valeur
permanente et, de manière unitaire,
« constituent la première articulation
de la vérité de la société, par laquelle
toute conscience est interpellée et
invitée à agir en interaction avec
chaque autre conscience, dans la
liberté »[5]. Ces principes sont la
dignité de la personne, le bien
commun, la solidarité et la
subsidiarité.

A) La dignité de la personne

Le principe de la dignité de la
personne est au cœur de la doctrine
sociale de l'Église. C'est savoir que la
personne est ouverte à Dieu et
respecter qu’elle le soit, car avec son
intelligence et sa volonté, elle atteint
une liberté qui la place au-dessus de
toutes les autres créatures. D'autre



part, la personne ne peut être utilisée
comme un moyen d'atteindre des
objectifs sociaux, par exemple en
abusant des travailleurs ou en
trompant les citoyens. En outre, on
doit considérer que chaque personne
est unique et non reproductible, de
sorte qu'il n'est pas possible de
supprimer certaines personnes ou
leurs droits fondamentaux afin de
poursuivre des objectifs sociaux,
aussi urgents qu'ils puissent paraître.
Ce principe se déploie dans les trois
autres principes, qui le précisent en
quelque sorte.

B) Le bien commun

Le bien commun est « l’ensemble de
conditions sociales qui permettent,
tant aux groupes qu’à chacun de
leurs membres, d’atteindre leur
perfection d’une façon plus totale et
plus aisée »[6]. On peut remarquer
que le bien commun ne se définit pas
comme un ensemble de choses à



répartir entre les membres de la
société, mais plutôt comme des
conditions qui permettent le
développement personnel et que
personne ne peut s'approprier de
manière exclusive : ce sont des
conditions qui sont réalisées avec la
collaboration de tous et dont tous
bénéficient. Différentes images
pourraient être proposées pour
comprendre le bien commun, mais il
est classique de le définir comme un
grand orchestre. Dans un orchestre,
la perfection de chaque musicien
contribue à améliorer le son de
l'ensemble de l'orchestre, mais en
même temps, la dynamique
professionnelle de l'orchestre amène
chaque musicien à donner le
meilleur de lui-même. Le bien
commun, ce sont les conditions qui
amènent naturellement chaque
individu à s'améliorer et qui
permettent en même temps au talent
individuel de porter ses fruits au
bénéfice de tous. Le Catéchisme de



l'Église Catholique (nos 1907-1909)
enseigne que le bien commun
comporte trois éléments essentiels :
le respect des droits fondamentaux
de la personne humaine (vie, liberté,
propriété privée, etc.), le bien-être
social et les possibilités de
développement (accès à la
nourriture, à l'habillement, à la
santé, au travail, à l'éducation et à la
culture, etc.) et la paix qui est le
résultat d'un ordre social juste.
Benoît XVI le définit ainsi : « À côté
du bien individuel, il y a un bien lié à
la vie en société : le bien commun.
C’est le bien du ‘nous-tous’, constitué
d’individus, de familles et de groupes
intermédiaires qui forment une
communauté sociale. Ce n’est pas un
bien recherché pour lui-même, mais
pour les personnes qui font partie de
la communauté sociale et qui, en elle
seule, peuvent arriver réellement et
plus efficacement à leur bien. C’est
une exigence de la justice et de la
charité que de vouloir le bien commun



et de le rechercher » (Caritas in
Veritate, no. 7).

Bien que le bien commun ne se
réfère pas aux choses, l'Église
enseigne également que les biens de
la terre ont été créés par Dieu pour
tous. « Nous en arrivons de nouveau
au premier principe de tout l'ordre
éthico-social, c'est-à-dire au principe
de l'usage commun des biens »[7]. La
destination universelle des biens est
plus efficace lorsque la propriété
privée est respectée, car ce qui
appartient à tous n'appartient à
personne et finit par être négligé. De
plus, lorsqu'une personne ne peut
pas être propriétaire de son bien, elle
se désintéresse de son activité et finit
par abandonner son travail, générant
toutes sortes de pauvreté. En tout
état de cause, la propriété privée
n'est pas absolue car elle doit être
utilisée en tenant compte de la
responsabilité que nous avons tous à
l'égard du bien-être d'autrui



(solidarité), et parce que, dans
certaines occasions exceptionnelles,
le bien commun peut exiger que
l'usage de sa propriété soit accordé à
ceux qui sont dans le besoin – une
crise humanitaire, une guerre, etc.
Mais en dehors de ces circonstances
exceptionnelles, le moyen le plus
efficace et le plus humain de
parvenir à la destination universelle
des biens est le respect de la
propriété privée.

C) Subsidiarité

L'Église, en définissant le principe de
subsidiarité, rappelle qu'« une
société d'ordre supérieur ne doit pas
intervenir dans la vie interne d'une
société d'un ordre inférieur, en lui
enlevant ses compétences, mais elle
doit plutôt la soutenir en cas de
nécessité et l'aider à coordonner son
action avec celle des autres éléments
qui composent la société, en vue du
bien commun »[8].



Le principe de subsidiarité exige que
les fidèles chrétiens fassent valoir
leurs droits et remplissent leurs
obligations afin que les institutions
sociales puissent remplir leur
fonction originelle. Cela se traduit,
entre autres, par la nécessité pour les
fidèles de l'Église de participer à la
vie publique, car sans cette
participation, il serait très difficile de
rendre évidents les motifs humains
et souvent chrétiens pour lesquels les
institutions sociales ont été créées,
du moins en Occident.

D) La solidarité

La solidarité est un terme qui
renvoie à un concept issu du droit
romain. Lorsqu'un groupe de
personnes non apparentées
souhaitait s'engager dans une
entreprise, il était possible d'établir
un contrat "in solidum". Grâce à cette
figure juridique, chacune des parties
contractantes était tenue de payer,



en cas de besoin, la totalité de la
dette contractée par l'ensemble du
groupe. De cette façon, la loi
garantissait que celui qui prêtait
l'argent pouvait le récupérer auprès
d'une personne ou d'une famille
spécifique. La solidarité fait
référence à cette façon de
comprendre sa propre responsabilité
à l'égard de l'ensemble d'un groupe
qui est considéré comme la société
civile. D'où sa définition comme « la
détermination ferme et persévérante
de travailler pour le bien commun,
c'est-à-dire pour le bien de tous et de
chacun parce que tous nous sommes
vraiment responsables de tous »[9].
Grâce à la foi, le chrétien a une plus
grande motivation pour vivre la
solidarité, car il sait que nous
sommes tous enfants du même Père
et il suit l'exemple du Christ qui a de
la compassion pour tous.

Une manifestation importante de la
solidarité consiste à remplir ses



devoirs et ses obligations. Un
entrepreneur, par exemple, a pour
principale mission de solidarité de
créer des emplois permettant aux
gens de gagner leur vie et de
subvenir aux besoins de leur famille
de manière honnête et responsable.
En outre, ceux qui, comme les
entrepreneurs, ont une plus grande
capacité à contribuer au bien
commun, peuvent entreprendre
d'autres projets d'assistance sociale ;
mais il est important de se rappeler
que la solidarité n'est pas de
l'"assistanat", mais doit assurer un
authentique développement humain
qui a lieu avant tout lorsqu’on
permet à chaque personne de
déployer ses talents au service des
autres. Pour cette raison, l'Église
enseigne que « l’activité des
entrepreneurs est une vocation noble
orientée à produire de la richesse et à
améliorer le monde pour tous »[10].



Il existe une distinction entre la
solidarité et la justice. La justice
exige de respecter et de donner aux
autres ce qui est "à eux", tandis que
la solidarité conduit à donner aux
autres ce qui est à nous, mus par
l'intérêt que nous avons pour le bien
des autres, qui est aussi important
que le nôtre. « La charité dépasse la
justice, parce qu’aimer c’est donner,
offrir du mien à l’autre ; mais elle
n’existe jamais sans la justice qui
amène à donner à l’autre ce qui est 
sien, c’est-à-dire ce qui lui revient en
raison de son être et de son agir
» (Caritas in Veritate, n. 6).

Moyens d'influencer la société

La première façon d'influencer la
société à l'aide de la doctrine sociale
de l'Église est de diffuser ces
enseignements. Pour une étude
thématique, l'utilisation du 
Compendium de la doctrine sociale de
l'Église est importante. « Quant aux



laïcs, qui travaillent au milieu des
circonstances et des structures
propres à la vie séculière, ils ont
pour tâche immédiate et directe,
spécifique, d'ordonner ces réalités
temporelles à la lumière des
principes doctrinaux énoncés par le
magistère ; tout en agissant, à la fois,
avec l'autonomie personnelle
nécessaire pour ce qui est des
décisions concrètes qu'ils ont à
prendre dans la vie sociale, familiale,
politique, culturelle, etc. » (Saint
Josémaria, Entretiens, no 11).

Un deuxième aspect consiste à
souligner les manières dont elle est
appliquée dans la pratique. Dans ce
deuxième aspect qui s’intéresse à
l'application de la doctrine sociale de
l'Église dans le cours ordinaire des
activités sociales, les employeurs
jouent un rôle majeur. Par exemple,
la création d'emplois et leur juste
rémunération est l'un des plus
grands biens sociaux qui puissent



être générés. En tout état de cause, le
travail bien fait et la fourniture de
biens et de services de qualité
constituent déjà un moyen très
efficace de contribuer au bien
commun de la société elle-même. «
Le travail – tout travail – est
témoignage de la dignité de l'homme
et de son emprise sur la création.
C'est une occasion de perfectionner
sa personnalité. C'est un lien qui
nous unit aux autres êtres, une
source de revenus pour assurer la
subsistance de sa famille, un moyen
de contribuer à l'amélioration de la
société et au progrès de l'humanité
tout entière » (Saint Josémaria, 
Quand le Christ passe, no 47).

Il existe une troisième façon
d'influencer davantage la société
dans un domaine professionnel ou
universitaire. Dans de nombreux cas,
il sera nécessaire de résoudre de
nouveaux problèmes, jusqu'alors
non résolus. Il est nécessaire que des



fidèles, experts des différents
domaines sociaux (économie,
politique, médias, éducation, etc.),
proposent des moyens cohérents
avec la doctrine sociale pour les
résoudre. Les documents du
magistère social sont très variés, de
sorte qu'il y a place pour un grand
pluralisme non seulement
d'opinions, mais aussi d'options
techniques pour s'engager sur la voie
du développement. En respectant
toujours les différentes opinions, il
semble en tout cas possible d'inviter
les gens à réfléchir à la manière de
"faire plus pour les autres", sans
prendre pour excuses leurs propres
occupations ou responsabilités.



Bibliographie

Conseil Pontifical Justice et Paix,
Compendium de la doctrine
sociale de l’Église.

[1] Compendium de la doctrine sociale
de l'Église, no 60.

[2] Ibid. no 62.

[3] Concile Vatican II, Gaudium et Spes,
no 42.

[4] Compendium de la doctrine sociale
de l'Église, no 63.

[5] Compendium de la doctrine sociale
de l'Église, no 163.

[6] Concile Vatican II, Gaudium et Spes,
no 26.

• 



[7] Saint Jean-Paul II, Laborem
Excercens, n. 19 ; Compendium de la
doctrine sociale de l'Église, no

171-184.

[8] Saint Jean-Paul II, Centesimus
Annus, no 48 ; cf. Pie XI, 
Quadragesimo Anno, no 80.

[9] Saint Jean Paul II, Sollicitudo Rei
Socialis, no 38.

[10] François, Fratelli Tutti, no 123.

Cristian Mendoza

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/theme-18-la-
doctrine-sociale-de-leglise/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/theme-18-la-doctrine-sociale-de-leglise/
https://opusdei.org/fr-ci/article/theme-18-la-doctrine-sociale-de-leglise/
https://opusdei.org/fr-ci/article/theme-18-la-doctrine-sociale-de-leglise/

	Thème 18. La doctrine sociale de l'Église

