opusdei.org

Theéme 16. La
constitution
hiérarchique de
1'Eglise

L'Eglise est une société
structurée ou certains ont pour
mission de guider les autres.
L'assistance de 1'Esprit Saint
aupres de toute 1'Eglise pour
qu'elle ne se trompe pas sur la
foi est également donnée au
magistere pour qu'il enseigne
fidelement et authentiquement
la Parole de Dieu. L'Eglise a
toujours appelé a l'ordre du
sacerdoce uniquement des
hommes baptisés : elle s'est
sentie liée a la volonté du Christ



qui n'a choisi que des hommes
pour Apotres.

16/10/2022

L'Eglise sur terre est a la fois
communion et société structurée par
I'Esprit Saint a travers la Parole de
Dieu, les sacrements et les charismes.
C'est une communion des enfants de
Dieu parce que tous sont baptisés et
participent au méme Pain qui est le
Christ. C'est une société structurée
parce que parmi les baptisésily a
des relations stables ou certains ont
pour mission de guider les autres. De
méme que le berger guide et prend
soin du troupeau, le conduisant vers
des lieux stirs ou il peut étre nourri
de bonne herbe, selon I'image
biblique (cf.Jn 10, 11-18 ; Ps 22), le
Christ demande a ceux qu'il a
constitués comme bergers dans
1'Eglise de faire de méme'. La



distinction entre berger et troupeau
et le dévouement vital au troupeau
de la part du berger, comme le Christ
qui a donné sa vie pour les brebis, est
une image biblique qui, dans ses
limites évidentes, peut aider a
comprendre la présence simultanée
de la communion et de la
structuration sociale dans 1'Fglise.

Les mémes sacrements qui font
1'Fglise sont ceux qui la structurent
pour qu'elle soit sur terre le
sacrement universel du salut.
Concretement, par les sacrements du
Baptéme, de la Confirmation et de
I'Ordre, les fideles participent — de
différentes manieres — a la mission
sacerdotale du Christ. De I'action de
I'Esprit Saint dans les sacrements et
dans les charismes naissent les trois
grandes positions historiques que
l'on trouve dans 1'Eglise : les fideles
laics, les ministres sacrés (qui ont
recu le sacrement de 1'Ordre et
forment la hiérarchie de 1'Eglise :



diacres, prétres et évéques) et les
religieux.

Dire que 1'Eglise a une structure
hiérarchique ne signifie pas que
certains sont plus que d'autres. Tous,
par le Baptéme, sont appelés a la
mission de conduire les hommes et le
monde vers Dieu. Cette mission vient
directement de Dieu sans que
personne n'ait besoin de la
permission d'un autre pour
l'accomplir. Cependant, pour la
remplir, la grace est nécessaire, car
sans le Christ nous ne pouvons rien
faire (cf. Jn 15, 5). Il est donc
nécessaire que certains - la
hiérarchie — rendent le Christ
sacramentellement présent aux
autres afin que tous puissent
accomplir la mission
d'évangélisation. Le service de la
mission de tous est la raison de
I'existence de la fonction
hiérarchique dans I'Eglise. La
relation entre les fideles et la



hiérarchie a une dynamique
missionnaire et est la continuation
de la mission du Fils dans la force de
I'Esprit Saint. Par conséquent, la
hiérarchie dans I'Eglise n'est pas le
fruit de circonstances historiques
dans lesquelles un groupe a prévalu
sur un autre en imposant sa volonté.

Le Pontife Romain

Le Pape est 'évéque de Rome et le
successeur de saint Pierre ; il est le
principe et le fondement perpétuel et
visible de 1'unité de 1'Eglise. Le Christ
a confié a I'apOtre Pierre la tache de
présider le college apostolique et de
confirmer ses freres dans la foi (cf.
Luc 22, 31-32). Toutes les Eglises
particuliéres sont unies a 1'Eglise de
Rome, et tous les évéques qui
président ces Eglises sont en
communion avec 1'évéque de Rome
qui les préside dans la charité. La
fonction de ce dernier est de servir
I'unité de 1'épiscopat et donc de



servir I'unité de I'Eglise. C'est
pourquoi le pape est le chef du
college des évéques et le pasteur de
toute 1'Eglise sur laquelle il a, par
institution divine, un pouvoir
plénier, supréme, immeédiat et
universel. Ce pouvoir du Pape a une
limite interne, car le Pontife Romain
est a l'intérieur et non au-dessus de
1'Eglise du Christ. Il est donc soumis &
la loi divine et a la loi naturelle,
comme tous les chrétiens.

Le Seigneur a promis que son Eglise
restera toujours dans la foi (cf. Mt
16,19) et Il garantit cette fidélité par
sa présence, en vertu de I'Esprit
Saint. Cette propriété est possédée
par 1'Eglise dans son ensemble (et
non dans chaque membre
individuel). C'est pourquoi les fideles
dans leur ensemble ne se trompent
pas en adhérant indéfectiblement a
la foi guidée par le magistére vivant
de 1'Eglise sous 'action de I'Esprit
Saint qui guide tous et chacun.



L'assistance de I'Esprit Saint aupres
de toute I'Eglise pour qu'elle ne
commette pas d'erreur dans la foi est
également donnée au magistere pour
qu'il enseigne fidélement et
authentiquement la Parole de Dieu
dans 1'Fglise. Dans certains cas
spécifiques, cette assistance de
I'Esprit garantit que les interventions
du magistere ne contiennent pas
d'erreur, c'est pourquoi on dit
souvent que dans de tels cas, le
magistere participe de la méme
infaillibilité que le Seigneur a
promise a son Eglise. « I’infaillibilité
s’exerce quand le Souverain Pontife,
en vertu de son autorité de supréme
Pasteur de I’Eglise, ou le Collége des
Evéques en communion avec le Pape,
surtout lorsqu’ils sont rassemblés en
Concile cecuménique, déclarent par
un acte définitif une doctrine relative
a la foi ou a la morale, ou encore
quand le Pape et les Evéques, dans
leur magistére ordinaire, sont
unanimes a déclarer une doctrine



comme définitive. A cet
enseignement, tout fidele doit

adhérer dans ’obéissance de la foi
[2]
» .

Convaincus de la responsabilité
quimpliquent la mission du Pontife
Romain et l'autorité dont il jouit pour
la mener a bien, les catholiques sont
conduits a entretenir une intense
priere d'intercession pour lui. En
outre, l'unité avec le Pape les
conduira a éviter de parler
négativement en public du Pontife
Romain ou de saper la confiance en
lui, méme dans les cas ou ils ne
partagent pas un critere personnel
particulier. Dans ce dernier cas, le
désir d’avoir le bon critére et de bien
se former conduit le catholique a
demander conselil sur les doutes qu'il
peut avoir, a prier et a approfondir le
sujet dans lequel il éprouve des
difficultés, en essayant d'en
comprendre les raisons avec un
esprit ouvert, ce qui peut demander



un peu de temps et de patience. Sile
désaccord persiste, il est conseillé de
garder le silence™ et, pour le moins,
de faire preuve « d’une soumission
religieuse de l'intelligence et de la

volonté »* 3 ses enseignements.

Les évéques, successeurs des
apotres

L'Eglise est Apostolique parce que le
Christ I'a construite sur les Apotres,
témoins choisis de sa Résurrection et
fondements de son Eglise ; parce que,
avec l'assistance de 1'Esprit Saint, elle
enseigne, garde et transmet
fidelement le dépot de la foi recu des
Apotres. Elle est également
apostolique dans sa structure, en ce
sens qu'elle est instruite, sanctifiée et
gouvernee, jusqu'au retour du Christ,
par les Apotres et leurs successeurs,
les évéques, en communion avec le
successeur de Pierre. La succession
apostolique est la transmission, par
le sacrement de 1'Ordre, de la mission



et de 'autorité des apotres a leurs
successeurs, les évéques. Les évéques
ne recoivent pas tous les dons que
Dieu a offerts aux Apotres, mais
seulement ceux qu'ils ont recus en
vue de les transmettre a 1'Eglise.
Grace a cette transmission, I'Eglise
reste en communion de foi et de vie
avec son origine, tandis qu'au cours
des siecles elle oriente tout son
apostolat vers la diffusion du
Royaume du Christ sur la terre®.

Le college des évéques, en
communion avec le Pape et jamais
sans lui, exerce également le pouvoir
supréme et complet sur 1'Eglise. Les
évéques ont recu la mission
d'enseigner en tant que témoins
authentiques de la foi apostolique, de
sanctifieren dispensant la grace du
Christ dans le ministére de la Parole
et des sacrements, en particulier
I'Eucharistie, et de gouverner le

peuple de Dieu sur la terre'®.



Le Christ a institué la hiérarchie
ecclésiastique avec la mission de le
rendre présent a tous les fidéles par
les sacrements et par la prédication
de la Parole de Dieu avec autorité en
vertu du mandat recu de lui. Les
membres de la hiérarchie ont
également recu la mission de diriger
le peuple de Dieu (Mt 28,18-20). La
hiérarchie est composée des
ministres sacrés : les évéques, les
prétres et les diacres. Le ministére de
1'Fglise a une dimension collégiale,
c'est-a-dire que l'union des membres
de la hiérarchie ecclésiastique est au
service de la communion des fideles.
Chaque évéque exerce son ministere
en tant que membre du college
épiscopal — qui a succédé au college
apostolique — et en union avec son
chef, le Pape, partageant avec lui et
les autres évéques le soin de 1'Eglise
universelle. En outre, si une Eglise
particuliére lui a été confiée, il la
gouverne au nom du Christ avec
I'autorité qu'il a recue, avec le



pouvoir ordinaire, propre et
immeédiat, en communion avec toute
1'Fglise et sous I'autorité du Saint-
Pére. Le ministere a aussi un
caractere personnel, car chacun est
responsable devant le Christ qui l'a
appelé personnellement et lui a
conféré la mission par le sacrement
de 1'Ordre.

La participation du presbyterium
au ministére des évéques

Le ministére dans I'Eglise est unique,
parce que le ministére apostolique
est unique, mais par institution
divine il est divisé en trois degrés :
'épiscopat, le presbytérat et le
diaconat. Cette unité du ministere se
manifeste dans la relation interne
entre ses trois degrés, qui sont
cumulatifs. En effet, il ne s'agit pas de
trois classes ou types de ministres,
mais des degrés d'un seul et méme
ministere, d'un seul et méme
sacrement de 1'Ordre. Celui qui a



recu le degré d'épiscopat ne cesse pas
d'étre aussi prétre et diacre ; celui
qui a recu le presbytérat ne cesse pas
d'étre diacre. De plus, ce sacrement a
une unité ecclésiale. C'est un
ministére de communion parce qu'il
est exercé en vue de la communion
et parce qu'il est structuré
intérieurement comme une
communion ministérielle avec ceux
qui ont regu le méme sacrement
dans ses différents degrés.

Dans sa mission pour I'Eglise
particuliere, I'évéque s'appuie sur les
prétres incardinés qui sont ses
principaux et irremplacables
collaborateurs. Les prétres sont
investis du seul et unique sacerdoce
ministériel dont I'évéque possede la
plénitude. IIs le recoivent par le
sacrement de 1'Ordre, avec
I'imposition des mains de 1'évéque et
la priére consécratoire. Par la suite,
ils font partie du presbyterium, un
college stable composé de tous les



prétres qui, unis a 1'évéque,
partagent la méme mission pastorale
en faveur du peuple de Dieu.

Par conséquent, lorsque l'évéque
associe les prétres a sa sollicitude et a
sa responsabilité, il ne le fait pas
comme quelque chose de facultatif
ou de commode, mais comme une
conséquence nécessaire du partage
de la méme mission dont il est le chef
et qui découle du sacrement de
I'Ordre. Les prétres sont les

assistants les plus directs de I'évéque
dans le soin pastoral du peuple de
Dieu qui lui est confié. IIs rendent
présente la sollicitude de I'évéque
dans un lieu ou une région donnée,
préchent la Parole de Dieu et
célebrent les sacrements, en
particulier le sacrement de
I'Eucharistie.

Motifs pour réserver l'accés au
sacerdoce aux hommes



L'Eglise a toujours appelé
uniquement les hommes baptisés a
l'ordre de la prétrise. A 1'époque
patristique, certaines sectes
proénaient un sacerdoce féminin,
mais elles étaient déja condamneées
par saint Irénée, saint Epiphane et
Tertullien. Appeler uniquement des
hommes au sacerdoce est une
pratique de I'Eglise qui est restée
inchangée tout au long de ses plus de
vingt siecles de mission. En outre, on
ne connait pas d'enseignement a son
encontre de la part des pasteurs,
alors que la mission chrétienne s'est
souvent déroulée dans un
environnement ou les religions
connaissaient un ordre sacerdotal
féminin.

La raison fondamentale de cette
décision vient de la Révélation.
L'Eglise s'est toujours sentie liée a la
volonté du Christ qui n'a choisi que
des hommes comme apotres. Il aurait
pu choisir pour ce college



apostolique la créature la plus
élevée, sa tres sainte Mere, mais il ne
l'a pas fait. Il aurait également pu
choisir des femmes qui l'ont
accompagné dans sa vie publique,
dont certaines étaient plus fideles et
plus fortes que certains Apotres,
mais il ne 1'a pas fait. Les Apotres, a
leur tour, comptaient sur la
collaboration d’hommes et de
femmes, mais ils se sentaient liés a la
volonté du Seigneur lorsqu'il
s'agissait de choisir leurs successeurs
dans la mission pastorale pour
laquelle ils ne choisissaient que des
hommes. On pourrait penser qu'il
s'agit 1a du fruit de la mentalité juive,
mais en aucun cas le Christ n'a
montré des signes d'agir conditionné
par des catégories culturelles dans
ses rapports avec les femmes qu'il
estimait hautement, enseignant
I'égale dignité des hommes et des
femmes. En effet, son comportement
contrastait avec ce qui était habituel
chez les Juifs de 1'époque, et il en



était de méme pour les Apotres, qui
suivaient le Maitre en cela.

La possibilité de I'accés des femmes
au sacerdoce a été évoquée a
diverses reprises. D'une part, une
telle vision tire sa force du désir de
correspondre a des situations
culturelles qui souhaitent
légitimement donner plus
d'importance au role des femmes
dans la société et dans la famille.
Cette attention accrue est le fruit
d'un approfondissement du message
de I'Evangile qui proclame 1'égale
dignité de tous les étres humains.
D'autre part, ce point de vue
considere la forme sacramentelle de
1'Fglise, avec sa structure
hiérarchique, comme s'il s'agissait
d'un mode d'organisation purement
humain. En substance, ils
soutiennent que si les chrétiens
s'organisent pour la mission, en
s'inspirant des formes culturelles
dans lesquelles ils vivent, ils



pourraient désormais intégrer les
femmes dans cette structure sociale.
Cela permettrait de mieux montrer
I'attention portée aux femmes, qui
est déja présente dans le Nouveau
Testament, et cela est utile pour la
mission car cela correspondrait
davantage a la mentalité de 'homme
moderne.

Certes, il y a des choses dans
l'organisation de I'Eglise qui sont le
fruit de la création ou de l'absorption
de formes sociales dans lesquelles les
hommes se sont organisés, mais il y
en a d'autres qui ont été choisies et
voulues par le Christ. Les premieres
sont le fruit de la créativité humaine
en réponse a Dieu, les secondes sont
données par Dieu. Les premiéres
peuvent étre modifiées en fonction
de leur utilité pour la mission. Les
derniéeres ne sont pas ouvertes a
changement substantiel car elles
proviennent d'une volonté positive
du Christ. Au cours de I'histoire,



1'Fglise discerne celles qui
appartiennent au premier groupe et
celles qui appartiennent au second.
Parfois, le discernement n'est pas une
tache facile et exige de la patience, de
I'étude, de la méditation sur la Parole
de Dieu et une disposition ouverte a
son plan. En leur temps, saint Paul VI
et saint Jean-Paul II, aprés avoir
étudié le sujet, ont reconnu que
1'Fglise n'a pas le pouvoir d'admettre
les femmes au sacerdoce ministériel.
En 1994, le pape Jean-Paul Il a
affirmé que cette question est un
enseignement définitif de I'Eglise, qui
n'est plus sujet a révision”. L'année
suivante, reconnaissant que les
pasteurs l'ont toujours enseigné dans
le monde entier dans leurs églises
respectives au cours des siecles, la
Congrégation pour la Doctrine de la
Foi a affirmé qu'il s'agissait d'un
enseignement qui jouit de
I'infaillibilité que Dieu a promise a
son Eglise dans son magistére
ordinaire et universel.



Bibliographie de base

- Catéchisme de I'Eglise Catholique,
871-896

- Compendium du Catéchisme de
I'Eglise Catholique, 177-187, 333

- Congrégation pour la doctrine de la
Foi, La femme et le sacerdoce, 1994.

- José-Ramon P. Aranguena, L’Eglise,
Laurier, 2004.

™ Evangelii Gaudium, n° 24 : « Les
évangélisateurs ont ainsi "I'odeur des
brebis" et celles-ci écoutent leur voix

».,

® compendium du Catéchisme de
I'Eglise Catholique, 185.


https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P24.HTM
https://www.vatican.va/archive/compendium_ccc/documents/archive_2005_compendium-ccc_fr.html#JE%20CROIS%20AU%20SAINT-ESPRIT

Bl Cf. Instruction Donum veritatis, n°
31.

" Code de droit canonique, 752 ; cf.
Catéchisme de I'Eglise Catholique,
892.

Bl catéchisme de I'Eglise Catholique,
861-862.

' compendium du Catéchisme de
I'Eglise Catholique, 184, 186 et s.

" Jean-Paul II, Lettre apostolique
Ordinatio sacerdotalis, 22 mai 1994,
n° 4.

Miguel de Salis

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-ci/article/theme-16-la-
constitution-hierarchique-de-leglise/
(20/01/2026)


https://opusdei.org/fr-ci/article/theme-16-la-constitution-hierarchique-de-leglise/
https://opusdei.org/fr-ci/article/theme-16-la-constitution-hierarchique-de-leglise/
https://opusdei.org/fr-ci/article/theme-16-la-constitution-hierarchique-de-leglise/

	Thème 16. La constitution hiérarchique de l'Église

